## श्रीभगवद्रमणमहर्षिविरचितद्राविडमन्थस्य संस्कृतानुवादात्मकम्

# सद्दर्गनम्

# श्रीवासिष्ठगणपतिमुनिविरचितम्

भारद्वाजेन कपालिना विरचितेन भाष्येण संयुतम्

अरुणाचलक्षेत्रस्थ-रमणाश्रमकार्यनिर्वाहकेन श्रीनिरञ्जनानन्दस्वामिना प्रकाशितम्

(First Published in 1931)



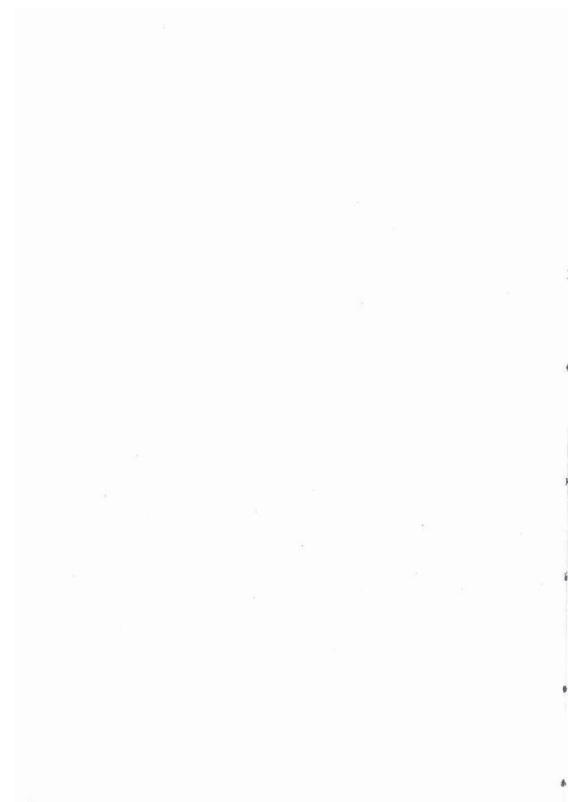
#### प्रस्तावना ॥

इदं सद्दर्शनमूलं श्रीभगवद्रमणमहर्षिकृतद्राविडमन्थस्य भा-षान्तरीकरणात्मकं तत्र भवान् वासिष्ठगणपतिमुनिः कर्णाटक-मण्डलान्तर्गतिशिरिसिपुर्यो आनन्दाश्रमे तपश्चरन् रचितवान् । अस्य भाष्यं च तत्रैवाश्रमे गुरोरन्तिके तपश्चरन् , आर्यो भार-द्वाजः कपाली समारभ्य पूरितवान् । अनयोर्मूलभाष्ययोर्निर्माणे श्रीमान् आनन्दाश्रमस्वामी श्रीमहर्षेरेकान्तभक्तेष्वन्यतमः पुण्डरीक-पण्डितपुत्रः सुन्दरपण्डितः मूलभाष्यकारयो रतीवोत्साहमुद्दी-पयन्नभवत्प्रेरकः । स एव सम्प्रति सभाष्यस्यास्य सद्दर्शनस्य मुद्रणव्ययभारवहनेनाकार्षीद्रमणाश्रमस्य सेवाम् । तस्मै महापुरुष-सेविने श्रीभगवद्रमणमहर्षिचरणभक्ताय श्रीमते सुन्दरपण्डिताय सर्वेश्वरो दिशतु सर्वे कल्याणम् ।

इति

ग्रन्थप्रकाशक:

श्रीनिरञ्जनानन्दस्वामी ॥



# विषयसूचिका ॥

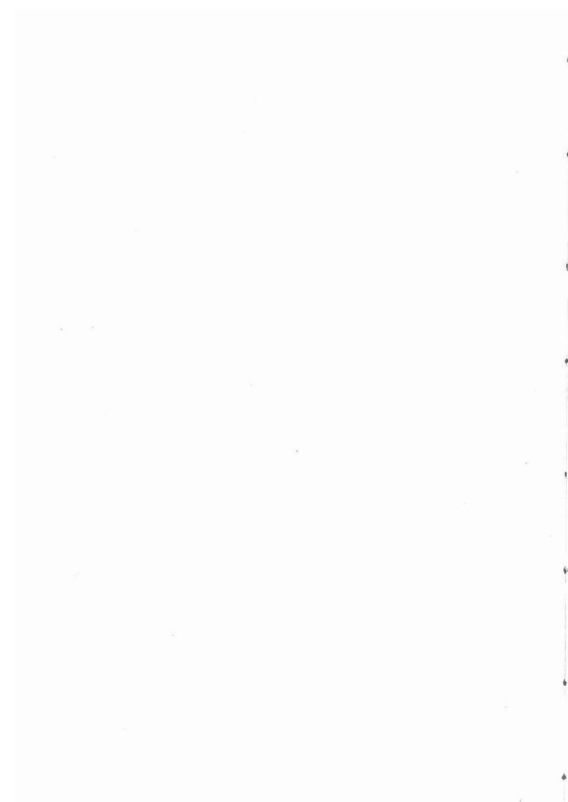
### भूमिकाविषया:

#### सं विषय:

- I. अद्वैतविचार:
- II. सर्गविचार:
- III. बन्धादिविचार:
- IV. अहंपदार्थविचार:
- V. मोक्षविचार:
- VI. साधनसिद्धिविचार:
- VII. अनुप्रह:
- VIII. त्रन्थावतरणम्

भूमिकापरिशिष्टम्

जीवव्यक्तिविवेक:



# सद्दर्शनग्रन्थविषयाः

श्लोक:

- सत्प्रत्ययाः निष्ठाश्रयत्वेन निष्कलब्रह्मात्मनः प्रति-पादनम्
- २. मृत्युखयं--- शरण्यत्वेन सकलब्रह्मण: स्तुति:
- ३. सर्वेनिदानं सर्वशक्तस्येश्वरस्य सर्वात्मकत्वप्रति-पादनम्
- अारभ्यते—सर्वसमयारम्भस्तत्त्वत्रये न तत्र पर्यव-सानमिति प्रतिपादनम्
- सत्यं मृषा वा—विकलपविवादस्य साक्षात्कारानुप-योगित्वकथनम्
- ६. **सरूपबुद्धिः**—अखण्डात्मनोऽनन्तदृष्टिस्वरूपत्व-प्रतिपादनम्
- ७. यत्पञ्चकोशात्मकं—देहात्मबुद्धया भुवनज्ञानस्य निरूपणम्
- शब्दादिरूपं वृत्तिविषयतादात्म्यनिरूपणद्वारा

  भुवनस्य मनोमयत्वप्रतिपादनम्
- ९. धिया सहोदेति—-जगतो भास्यत्वं धियो भासकत्वं च प्रतिपाद्य, उभयोः पूर्णं सन्मूलमिति प्रति-पादनम्

#### श्रोक:

- १०. भवन्तुसद्दर्शन-सद्दर्शनस्वरूपकथनम्
- ११. द्वन्द्वानि सर्वाणि—द्वन्द्वत्रिपुटीनां मूलान्वेषणेन चलनाभावद्वारा सद्दर्शनसिद्धिरिति कथनम्
- १२. विद्या कथं विद्याऽविद्यात्मकद्वनद्वतत्त्वानु-सन्धानम्
- १३. बोद्धारमात्मानं त्रिपुटीमूलान्वेषणकथनम्
- १४. निद्रा न विद्या—चिदेव परमार्थविद्येति सिद्धान्त-प्रतिपादनम्
- १५. सत्यश्चिदात्मा—सुवर्णस्य भूषणभेदवत् एकस्य सचिदात्मन आकारिवशेषाणां कथनं
- १६. तशुष्मदोरस्मिद्---अस्मत्प्रत्ययस्य आश्रयान्वेषण-मुपदिष्टम्
- १७. भूतं भविष्यश्च—कालतत्त्वानुसन्धानमपि आत्म-स्वरूपप्रापकमित्युपदिष्टम्
- १८. क भाति—आत्मनो देशकालातीतत्वेऽपि देशका-लात्मकत्वनिरूपणम्
- १९. देहात्मभावे अज्ञविज्ञयोर्देहात्मानुभवे भेदाभेद-कथनम्
- २०. **अज्ञस्य विज्ञस्य च**—अज्ञविज्ञयोर्जगतप्रति अस्ति-त्वबुद्धौ भेदाभेदकथनम्
- २१. विघे: प्रयत्नस्य—दैवपुरुषकारमूलचर्चा
- २२. यदीशितु:—निष्ठास्वरूपं आत्मज्ञानमिति कथनम्

#### श्लोक:

- २३. आत्मानमीक्षेत-आत्मपरदर्शनस्वरूपकथनं
- २४. धिये प्रकाशं आत्मदर्शनान्न भिन्नं परदर्शनमिति कथनम्
- २५. न वक्ति देह: अहंधीस्वरूपविचार:
- २६. देहो न जानाति प्रन्थिस्वरूपविवरणम्
- २७. रूपोद्भव: -- अहङ्कारविलासकथनम्
- २८. भावेऽहमः—अहङ्कारत्यागस्य सर्वजयसायनत्व-कथनम्
- २९. सत्या स्थिति:—स्वमूलान्वेषणेन अहंभावलये निष्ठा-सिद्भिकथनम्
- ३०. कूपे यथा— हृदयविद्यासारभूतस्य मजनमार्गस्य उपदेशः
- ३१. मौनेन मज्जनमनसा मौनचर्चैवात्मविचार इति प्रतिपादनम्
- ३२. गवेषणात्प्राप्य जीवन्मुक्तस्य निरहङ्कारत्वे परेण सह नित्यशुद्धाहम्भावरूपसाधम्यकथनम्
- ३३. **अहङ्कृतिं यो** जीवन्मुक्तस्य दुरवगमा जीवयात्रेति निरूपणम्
- ३४. **आह स्फुटं**—मितदीर्बल्याद्विचारबाहुल्यमिति कथ-नम्
- ३५. नवेदायहं मां—अव्यभिचारेण द्रष्टृत्वात् आत्मन एकत्वकथनम्

#### श्लोक:

- ३६. हृत्प्राप्य सद्धाम—सिद्धात्मस्वरूपाञ्चानं मायावि-लास इति कथनम्
- ३७**. सिद्धस्य वित्तिः** आत्मलाभस्य सिद्धिपारम्य कथनम्
- ३८. **सोहंविचार:** सोऽहंभावनाया: किञ्चित्साधनत्व-कथनम्
- ३९. द्वैतं विचारे--आत्मनो नित्यसिद्धत्वप्रतिपादनम्
- ४०. करोमि कर्मेति—कर्तृत्वधीपरित्यागात् कर्मबन्धा-न्मुक्तिरिति कथनम्
- ४१. बद्धत्वभावे सिद्धात्मस्वरूपस्य बन्धमोक्षविवर्जिः तत्वकथनम्
- ४२. रूपिण्यरूपिणी—मुक्तपुरुषस्य सञ्चारीरत्वादिविचारो न मुक्तिसाधनं भवतीति प्रतिपादनद्वारा अहङ्कार-प्रणष्टिरेव मुक्तिरिति प्रतिपादनम्
- ४३. सद्दर्शनं द्राविड-प्रन्थसमाप्तिकथनं
- ४४. सत्तत्वसारं—अस्य शास्त्रस्य विषयसम्बन्धाधि-कारिप्रयोजनानि प्रतिपाद्य, शब्दप्रामाण्यविचार-द्वार। प्रन्थस्य प्रामाण्यनिरूपणम्

# सद्दर्शनभाष्यभूमिका॥

T

#### अद्वैतविचार:

'सदेव सोम्येदमग्र आसीत्' 'सर्वे खल्विदं ब्रह्म' 'पुरुष एवेदं सर्वे यद्भूतं यच्च भन्यम्' इत्यादिवचनैरिदं सर्वमिति निर्दिष्टस्यास्य जगतः सच्छन्दवाच्यो ब्रह्मापरपर्यायः पुरुष एवो-पादानकारणाख्यं मूलद्रव्यं भवतीति सिद्धम् ।

तथा च, तदैक्षत स तपोऽतप्यतेत्यादिवाक्येस्तपसा जगन्निष्पत्तौ सिद्धायां तस्यैव सर्वनिमित्तकारणत्वं मितपादितं भवति । एवं सर्वस्यास्य मूलतः परिकरतश्च सर्वा कारणसामग्री तस्मिन्नेकस्मिन्नद्वितीये ब्रह्मणि द्रष्टव्या ।

तथा सित, इदमहम्भावाश्रययो र्वाह्याभ्यन्तरयो र्जडचेतनपद-वाच्ययो र्जगज्जीवयो रितरेतराश्रयत्वा दन्वेषणीयमूलस्वभावयोः सदेकपुरुषमूल्य्वेनानयो रितरेतराश्रयत्वोपपत्ति रभ्युपगम्या भवति । कथं ? एकस्यैव सतो नानारूपत्वश्रवणा ज्जगज्जीवोभयविधत्व-मपि तपत ईक्षितुः कामयितुर्वा पुरुषस्यापारशक्तिपदवाच्यतपः-प्रभावायत्तं वक्तव्यम् ।

ईक्षणाख्यस्य तपसो जगज्जीवितसृष्टिनिमित्तभृतस्य चिच्छ-क्तिरूपत्वादेकस्यैव ईक्षित्रीक्षितव्यत्वेन परिणामपदव्यवहार्य मवि-भाज्योभयरूपत्वं सम्पद्यते । ब्रह्मणः परिणामाभ्युपगमे दुग्धस्य द्धीव विनष्टिशङ्का मा भूदिति सुवर्णस्य भूषणभेदेष्विव सद्वस्तु-स्वरूपस्य जगज्जीवभेदेषु स्थिरत्वमामनन्ति छन्दोगाः ।

सतः पुरुषस्य निरविधकोपचीयमानविभवेन ईक्षणाख्येन तपसाऽसंख्येयांशेषु नानालोकनानाजीवभावेनाभिन्यक्तेषु सर्वत्र स्वरूपैकत्वं न बाधितं भवति । नानाभावत्वेऽप्येकस्वरूपत्वं एक-स्वरूपत्वेऽपि नानाभावाविश्यतत्वं चावगन्तव्ये । तस्मा दात्मैवेदं सर्वे ', ' इदं सर्वं तत्सत्यं स आत्मा ', ' आत्मैव सर्वाणि भूतान्य भूत् ' इत्येवंजातीयकै र्वाक्यैः स्वभावा दखण्डस्वरूप एक एव पुरुषः प्रभावा दनेकजगज्जीवप्रकारलक्षणो लक्ष्यत इत्यवगम्यते ।

अतीन्द्रियानुभवदृष्ट्या सद्वस्त्वेकमेवाद्वितीयं इन्द्रियानुभव-दृष्ट्या त्वनेकं द्वन्द्वभूयिष्ठं भवती त्यनयो रतीन्द्रियेन्द्रियप्राद्धयो रेकानेकयो विरोधमवलोक्य एकस्य सत्यत्वमन्यस्य मिथ्यात्वं च प्रतिपाद्य विरोधं परिहरन्त्येके। एकस्यैवानेकरूपत्वश्रवणा-दनयोर्विरुद्धत्वं पुरुषबुद्धचपेक्षमेव न वस्तुगतम्। तथा सति प्रकारान्तरेण वरं विरोधपरिहारो यदिस्याद्विरोधः।

लोके घटादिशहणे, मृण्मयोऽयं घट इति ज्ञानमन्तरेणापि घटरूपे गृहीते घटरूपस्य तद्ग्रहणस्य वा मृण्मयत्वज्ञाना-भावाद्धेतो र्मिथ्यात्वं नोच्यते । न वा घटो मृण्मय इति सति ज्ञाने गृहीतस्य घटरूपस्य मिथ्यात्वं वक्तुं युक्तम् । मृण्मयत्वं घटरूपं चोभयमपि घटस्य याथार्थ्यसम्पादकं भवति । मृण्मयत्वे प्रतिपादिते घटरूपं न प्रतिषिद्धं भवति । तथा घटरूपे प्रतिपादिते मृण्मयत्वं च न प्रतिषिद्धचते । तस्माद्वस्त्रगतं याथार्थ्ये षुरुषबुद्धेर्महणसामर्थ्येन द्विविधं भवतीति वक्तव्यम् । स्वरूपज्ञापकं घटस्य मृण्मयत्वं वस्तुगतं मुख्यं तत्त्वं । वस्तु-गतमेव कम्बुग्रीवाद्याकृतिमत्त्वं तु गौणं तत्त्वम् । आकारादे-र्द्रव्याश्रितत्वात् द्रव्यवाचकस्य स्वरूपपरस्य मुख्यत्वात् स्वरूप-ज्ञापकमेव मुख्यं तत्त्वं भवति । एकस्यैव चक्षुरादिभिर्नाना-पकारेण प्राह्यत्वात् कम्बुग्रीवाद्याकारादिमत्त्वं गौणं तत्त्वं भवति । कम्बुमीवाद्याकारादिमत्त्वस्य पृथग्महणं तु केवलं बुद्धीन्द्रियापेक्षं। एवं तत्त्वमहणेषु मुख्यगौणयो विंविक्ततया महणे नास्ति विरोधः। फलं च भूयः। सत्यं च समग्रं भवति।

जगज्जीवेश्वराख्यतत्त्वव्यवहारे चैवमेव सत्यमेकं ब्रह्म मुख्यं गौणमिति द्वेधावगन्तव्यं भवति । सत्त्वरूपस्य ब्रह्मणः सुवर्णस्य भूषणभेदवज्जगज्जीवप्रकारेण परिणामे सिद्धे जगज्जीवापेक्षयेश्वर-पदवाच्यत्वं सिद्धचति । अखण्डस्वरूपमेव स्वप्रभावान्नानाप्रकार-लक्षणलक्षितं भवति । तस्य जगज्जीवप्रकाराश्च द्रव्यस्य गुणा इव तस्मिन्नेव ब्रह्मणि तादात्स्यसम्बन्धेनावस्थिताः प्रकारकला-विशेषगुणपदव्यवहार्याश्च भवन्ति ।

एषां भृतानां जन्मादिस्थानं जगदाख्यमिदं सर्वे घटस्या-कारिवशेष इव गुणकलावाच्यो ब्रह्मणः प्रकारिवशेषो भवतीति हेतो रिदं सर्वे ब्रह्मणो गौणं तत्त्वं पाक्षिकं सत्यमिति वा भिण-तव्यम् । अस्य सर्वस्य जगतो मूलद्रव्यं घटस्य मृदिव सदाख्यं वस्त्वेवेति तु ब्रह्मणो मुख्यं तत्त्वं भवति । एवमुभयोरिवरोधः । एकस्य मुख्यतत्त्वस्य निर्गुणस्य सत्यत्वं अन्यस्य गौणतत्त्वस्य मिथ्यात्वं चेति वादस्यास्वारस्यं स्पष्टं । सगुणनिर्गुणयोरेकत्र सम्भवादिवरोधाच ॥

निर्गुणनिष्कलादिनिर्देशेन गुणातीतत्वादि विविक्षतं, न गुणादिरहितत्वमिमेन्नेतम् । नैतन्मात्रं, ब्रह्मणो महतोमहीयस्त्व-स्याणोरणीयस्त्वस्य चोक्तत्वा दुभयथाप्यतीन्द्रियत्वे सिद्धे, असं-रूयेयानामंशाना मनन्तानां गुणानामुत्पादकमि तानतीत्य वर्तत इति निष्कलत्वादेस्तात्पर्यम् । अखण्डं तद्वस्तु सर्वशक्तं ब्रह्मा-रूयमनेकब्रह्माण्डकोटिमीक्षणात् स्वांशेन स्टष्ट्वाऽनुप्रविष्टमि स्टष्टेषु लोकेषु न विनष्टं भवतीति प्राह्मम् । अतो ब्रह्मणो देश-काल।तीतत्वेऽपि देशकाल्व्यापकत्वं विदो वदन्ति । तस्मात्सर्वत्र स्वांशभूतेऽणाविष स्वरूपेण पूर्णं भवति ब्रह्मेति, अतिविशालमद्वैतं प्रतिपादयन्नतिगहनार्थोऽयमागमो भवति—" पूर्णमदः पूर्णमिदं पूर्णात्पूर्णमुदच्यते । पूर्णस्य पूर्णमादाय पूर्णमेवावशिष्यते ॥" इदमुक्तं भवति । घटस्य मृण्मयत्विमव सर्वस्यास्य जगतो मूलद्रव्यं सत्त्वरूपमदृष्ट्वा यद्ज्ञानं प्रवर्तते तदपूर्णं ज्ञानं भवति । तदेव पूर्णं सत्यमिति प्रतीतिरेव मिध्याज्ञानं ; न तु तदपूर्णं ज्ञानमेव मिध्येति वाच्यं । अपूर्णज्ञानस्यातिस्थूलत्वात् सूक्ष्मतत्त्वानवगाहित्वादज्ञानप्रायत्वम् । तत्त्वसारं सत्त्वरूपमनवगम्य जगद्र्पमात्रप्रहण मनर्थहेतु भवतीति तत्र निन्दापरमज्ञानपदं प्रयुक्तते । मूलस्वरूपप्रहणे तु ब्रह्मण एव सर्वात्मभावे स्पष्टे तस्य जगत्प्रकाराज्ञीवप्रकाराच्चानन्यत्वं स्पष्टं विज्ञायेत । तदेव पूर्णं ज्ञानं, तदेव समग्रं सत्यम् ॥

II

#### सर्गविचार:

सचित्त्वरूपस्याखण्डात्मन ईक्षणतपश्चिच्छक्तिपदवाच्या नि-सर्गसिद्धव्यापारा निष्पन्नादस्माज्जगतो जायमानानां परिपाक-मेदा दन्नमयप्राणमयमनोमयादिशरीरमेदवतां नानाजातीयानां भूतानां कर्मेन्द्रिय-ज्ञानेन्द्रिय-दिव्येन्द्रियाद्यभिव्यक्तिषु भिन्न-सामर्थ्याना मेकमेव मूलमायतन मेकमेव मूलस्वरूपमित्यवधारणी-यमिदं दुरवगाहं तत्त्वं स्मृत्युपस्थापनाय बहुकृत्वोऽभ्यसनीय मभ्यस्तं न दोषाय भवति ॥

सर्वेषु भूतेषु समानं हि ब्रह्म । तथाप्येषां क्रियाकरणपदार्थ-प्रहणानुभवस्वीकरणसामर्थ्येषु सुतरामस्ति भेदः । अयुगपदनेकत्र जायमानत्वा नैषामस्ति समानं सामर्थ्यम् । स्रष्टृशक्ते देशकालात्म-कत्वस्वीकारात् सृष्टौ भेदसिद्धिः । पूर्णघननिश्चलदेशात्मावस्थाने बहिरुपलभ्यमानविषयाणा मनन्तभेदवक्त्वं सिद्धचित । शून्यविन-रन्तरप्रचलत्कालात्मावस्थाने उन्तर्निरन्तरमुद्भतानां वृत्तीनां अनन्त-भेदवक्त्वं स्मरणादिव्यवहाराः बहिरिप सर्वात्रावस्थाभेदाश्च भवन्ति ॥

एवं चित्त्वरूपस्य स्रष्टुरपारशक्ते देंशकालात्मपरिग्रहमन्तरेण सृष्टिरेव न भवति । असत्यां सृष्टावस्मदादीनां सत्ताव्यवहा-रस्यासम्भवः । व्यवहारानुभविसद्धायां सृष्टौ अस्मदादीनां सत्ता सिद्धा । सर्जनानुग्रहाय स्रष्टृशक्तिस्वीकृताभ्यां देशकालाभ्यां सर्वेषां वस्तुजातानां भूतानां च व्याप्यत्वमवगन्तव्यम् । बाह्याभ्यन्तरेषु देशकालयो रनन्तभेदसाधकत्वात् सर्वव्यापकसद्भावे महासत्तायां विविधा जातिः, एकैकस्यां जातौ अनन्ता व्यक्तयध्य भवन्ति । अन्नमयेऽस्मिन् जगित बह्वीषु पदार्थजातिषु एकैकस्यामि जातावनन्ताः पदार्थव्यक्तयः । सरित्पाषाणप्रभृतीनां वटादिवृक्षवर्गाणां पशुपक्ष्यादिजन्तृनां सतीषु साधर्म्यप्रतिष्ठाषु नानाजातिष्वेकैकस्यां जातावनन्तवैधर्म्यविशिष्टा अनन्ता व्यक्तयो निष्पद्यन्ते । एवं मानुषजातावप्यसंक्येया व्यक्तयो भवन्ति ॥

अत एव देवदत्त इवाकारेण गुणेन वा यज्ञदत्तो न दश्यते । अनुभवग्रहणक्रियाकरणोपकरणादानविनियोगसामर्थ्येषु मानुषाणां प्रत्येकमत्यन्तमस्ति विशेषः । एषा सृष्टेवैचित्री यद्भेदादखण्ड-स्वरूपादनन्तभेदानां निष्पत्तिर्भवति ॥

एवं सर्वाश्रयभूते निरविधकाभेदस्वरूपे अखण्डात्मन्यनविध-कभेदेषु निष्पद्यमानेषु किचन्मानुषव्यक्तेः " कि मिदं जगधत्रेदं मे शरीरं ? कुत इमानि भूतानि येषामुत्पत्तिस्थितभङ्गा उप-लभ्यन्ते ? कोवाहं यस्यैतादृशी जिज्ञासा भवती "ति मीमांसा प्रवर्तते । एवं जातजिज्ञासस्य मानुषस्य किमिप बन्धज्ञानमुत्पद्यते, बन्धस्फूर्तेर्मुक्त्यपेक्षा च जायते । तस्मादृज्वी यस्यास्ति मुमुक्षा तं परिपक्षमाहुः । पक्षस्य मानुषस्याध्यात्मविद्याधिकारः । अत्र विमर्शरसिकानामियं भवति विचिकित्साः—

"अखण्डात्मस्वरूपस्य नित्यगुद्धवुद्धमुक्तस्वभावस्य सर्व-भूतात्मभूतत्वे सिद्धे, कस्य बन्धो यस्मान्मोक्तुमिच्छा जायते ? किंस्वरूपो वा स वन्धः ? को वा स पाको येन पको भृत्वा मोक्षाधिकारी भवती " ति ।

अत्रोच्यते । परस्य त्रह्मणः सर्वशक्तत्वाल्लोकानां सम्भवे, सृष्टं जगदिदं जडपदवाच्यं स्नृष्ट्वेतन्य मीश्वरपदवाच्यं च भवति । एकस्याखण्डात्मनः सृष्टिनिमित्तकमिदं द्रष्टृत्वं दृश्यत्वं चेत्यवधार्ये । अपरिच्छेदस्याखण्डस्वरूपस्य सद्वस्तुनो विपयिविषयात्मकः परिच्छेदस्सिध्यति । यद्यपि विषयिणीश्वरे विषयभूते लोके च भासमानं सिच्चदेकमेव वस्तु, तथापि विषयि-भूतेश्वरस्य भासकत्वात् आत्मद्दवपदवाच्यत्वं विषयभूतलोकस्य भास्यत्वा दनात्मदृश्यजडपद्व्यवहार्यत्वं च ग्राह्मम् । अनन्त-परिच्छेदसमर्थस्य भासकचैतन्यस्य चित्प्रभावृत्ते राकारविशेषा एव सूक्ष्मावस्थासु ज्ञानिकयात्मकचित्तप्राणरूपेण व्याप्रियमाणाः स्थूलावस्थायां जडपदवाच्यजगद्रृपपरिणामं प्राप्ता भवन्ति ।

अत एव समष्टिभूतलोकरूपस्य विषयस्य विषयभूतज्ञातृ-रूपेश्वरेण तादाम्यमाहुः प्राज्ञाः। " सर्व खिल्वदं ब्रह्मे"ति ब्रह्मणः सर्वभूतत्वप्रतिपादकश्रुतेरेषा हि युक्तिः। एवं ब्रह्माण्डरूपसमष्टि-परिच्छेदे पिण्डाण्डरूपव्यष्टिपरिच्छेदे वा विषयचैतन्यस्य चिस्प्र-भावृत्तिद्वारा विषयाकारावस्थितत्वं ज्ञेयम्। उक्तं चोमासहस्रे,

> "न चेत्समष्टिविज्ञानविभृतिरिखलं जगत् । विषयव्यष्टिविज्ञानतादात्म्यं नोपपद्यते ॥ दृश्यते विषयाकारा म्रहणे स्मरणे च धीः । मृज्ञाविषयतादात्म्यमेवं साक्षात्मदृश्यते ॥"

अतः, विषयिचैतन्यस्य कारणभ्तमासकत्वं विषयभ्तस्थूल-लोकस्य भास्यत्वं चावगन्तन्यम् । स्थूलजडस्य विषयपदवाच्य-स्य लोकस्य कारणचैतन्यविषयिपदवाच्यस्य परमात्मनश्च मध्ये या चित्प्रभाविलसिता चित्तप्राणपदवाच्या ज्ञानिकयामयी शक्ति निरन्तरं व्याप्रियते सा सूक्ष्मपदवाच्या भवति ।

एषा सूक्ष्मवृत्ति र्जगदीशयो र्जडचेतनयोर्भास्यभासकयो रन्तरे प्राणादिलोकपदवाच्या भक्त्यध्यण्डम् । अधिपिण्डं तु, प्राणादिकोशपदवाच्यं अन्नमयदेहस्यात्मनश्च मध्ये व्याप्रियमाणं सूक्ष्मशरीरं भवति ।

ज्ञानापेक्षया जडचेतनयोर्भास्यभासकभावः क्रियापेक्षया पाच्यपाचकभावो भवति । जगति चिता भास्यमाने पच्यमानं जड"मिदं जगत् " पक्षं भवति । जगति पक्षतां गच्छति ज्ञानिकयाशक्त्यात्मकप्राणमनोमयाः मानुषव्यक्तय उत्पद्यन्ते । तदुक्तमुपदेशसारे,

'' चित्तवायवश्चिक्तियायुताः शाखयोर्द्वयी शक्तिमूलका । '' इति ।

III

#### बन्धादिविचारः

देशकालनिमित्तापेक्षसत्ताकाना मनन्तमानुषव्यक्तीनां परि-पाकभेदात् कचिन्मानुषस्य बन्धज्ञानं जायते, कचिन्न । उत्पन्न बन्धज्ञानस्य मोक्षावकाशः, अनुत्पन्नबन्धज्ञानात् पशुप्रायात् पुरु-षादुत्पन्नबन्धज्ञानः पकतरः, ततोऽपि मुक्तबन्ध इत्येष सर्वोऽपि परिपाकविभव श्चिच्छक्तिविलास इत्यवधार्यम् । एवं सर्वकारण-भूतेन भासकचित्प्रकाशेन भास्यमानानां ज्ञानिक्रयात्मिकानां वृत्तीनां जडपदवाच्यानां विषयाणां च परिपाकः संभवति । तस्मात्पाको वृत्तिगतो विषयगतश्चेत्युक्तं भवति । एवं स्थिते, बन्धस्वरूपं स्पष्टं भवति । विषयविषयिणो र्जड-चेतनयोः सम्बन्ध एव सूक्ष्मशारीरपद्वाच्यो बन्धो भवति । ज्ञानिकयाशक्तेर्निष्पन्नस्य सूक्ष्मशारीरस्य मनःप्राणात्मकत्वेऽपि मनसः सूक्ष्मतरत्वात् चित्प्रकाशसन्निहितत्वाच मन एव सूक्ष्मशरीरमिति कचिदुच्यते ।

अनेन जडचेतनसंबन्धेन देहात्मबन्धसाधकेन सूक्ष्मशरीरेण देहे नित्यात्माभिमानः चिदात्मनि च जन्मादिशरीरधर्मवत्त्व-बुद्धिश्च भवति ।

अथ कस्यायं वन्धः? उच्यते — सर्वाधारभृतस्य सर्वान्तर्यामि-चैतन्यस्य सर्वत्राध्यण्डमधिपिण्डं चाधिष्ठातृरूपाभिमानित्वादेव महत्यणीवा ज्ञानिकयात्मक-व्यापारस्यावकाशो भवति ।

अस्याभिमानिचैतन्यस्य सर्वत्र शक्तत्वमविस्मार्यम् । शक्ति-शक्तयोर्वाचैव विभागः शक्यते कर्तुं । न वस्तुतोऽनुभृतितो वा । शक्तिश्च सामर्थ्यरूपा भवति ।

अणौ महति वा व्यष्टौ समष्टौ वा व्यक्तीनां प्रत्येकमुत्पत्ति-स्थितिलयानुकूलं यावदपेक्षं स्वभावतः सामर्थ्यमनुगृह्णाति हि चैतन्यम् । परिच्छिन्ने प्वनन्तभेदरूपे प्वन्नमयेषु पदार्थेषु, अन्न-प्राणमयेषु वृक्षेषु, अन्नप्राणमनोमयेषु मनुष्येषु, तत्तदुत्पत्ति-स्थितिभङ्गानुसारेणानुप्रवेशानुग्रहाधिष्ठानपदवाच्य मभिमानं स्व-भावतः कर्तुं शक्नुवाना शक्तिरियं भवति विचिता सचित्स्व-रूपस्य सर्वेश्वरस्य । अथ जडदेहचिदात्मनोर्मध्ये व्याप्रियमाणस्य सूक्ष्मशारीरस्य देहात्मबन्धरूपत्वप्रतिपादनात् तदिभमानिचैतन्यस्य बन्धवत्त्वा-पित्तिरितचेत्, नित्यसिद्धस्य चैतन्यस्य नास्ति बन्धः । न वा बन्धाभिमानित्वात्तस्य बद्धत्वं भवतीति वक्तुं युक्तं । सर्वत चि-दिभमानित्वस्य निसर्गसिद्धत्वात् । तिर्हे सूक्ष्मशारीरपदवाच्ये बन्धे कोऽपि स्याह्मन्धानुभवशाली येनाभिमानिचैतन्यं लिक्षतं भवति । तं बन्धानुभवशालिनं स्वयं बन्धस्वरूपं, सूक्ष्मशारीराख्यप्राणमनोवृत्तिरूपेण तादात्म्यमनुभवन्तं, अभिमानिचैतन्यस्यानुग्रहेण वृत्तिविषयाकारतां आपद्य वृत्तीर्विषयांश्च स्वीकुर्वन्तं, आश्रयपरतन्त्रं, स्वतन्त्रंमन्यं, आत्मरूपेणाभासमानं अहक्कारमाहः । सोऽयमात्माभासो रूपे रूपे जनित्वा रूपाद्वृपं गच्छन् सततिवचाली, रूपालम्बनो रूपतिप्रतिष्ठः स्वयं रूपवर्जित्तेऽहंपदस्य वाच्यार्थत्वेन जीवपदवाच्यो भवति । बन्धबन्ध-वतो राश्रयाश्रितयो रभेदाध्यवसायेनात्माभासोऽय महक्कारजीवनो जीवः, बन्धे बन्धवांश्च भवति ।

सूक्ष्मशरीरे प्राणमनोवृत्तिरूपे चिदात्मच्छायायाः प्रतिभास-मानत्वा दात्माभासपदवाच्याहङ्कार माश्रित्यैव सूक्ष्मशरीरस्य व्या-पारः प्रवर्तते । दीपस्य प्रभेवाहङ्कारस्य विस्तीर्णवृत्तिमयी विक्षे-पिका शक्तिरेव सूक्ष्मशरीरपदवाच्या भवति । तस्माद्बद्धवन्धयो-रहङ्कारतद्वृत्त्यो रभेदेनायमेवाहङ्कार आत्माभासो जीवो देहात्म-बन्धः सूक्ष्मशरीरं मन इति च नामभिर्व्यवहृतः । बन्धवतोऽस्य बन्धज्ञाना न्मुमुक्षा जायते । तस्मादस्यैव चिदाभासस्य बन्धमोक्षौ भवतः । आत्माभासस्यास्याहङ्कारस्य वृत्तिमयस्यापरिपकावस्थायां विषयाकारप्रस्तत्वं पकावस्थायां स्वमूलाश्रयात्मान्वेषणवृत्तिमात्रा-विश्यतत्वे आत्मेतरवृत्तिविषयेभ्यो विमुक्तत्वं च भवतः ॥

अथ बन्धमोक्षप्रदे राक्ती अत्रैवात्माभासविलसिते वृत्तिमये सूक्ष्मशरीरे गुप्ते बीजभूते भवतः । सर्जनप्रवृत्तायां चिच्छक्ताव-विभागाभेदात्मस्वरूपे विभक्तानां भिन्नानां व्यक्तीनां मृलस्व-रूपात् पृथम्भावानुभवसाधिका विषयाभिमुखीकरणदक्षा सर्वेषां भेदगताना मावरणानां सम्पादियती तिरोधानशक्ति श्चिज्जड-प्रन्थिबन्धं विदधाना सर्वा अपि वृत्तीविषयप्रस्ता वितन्वाना सूक्ष्मशरीरात्मना पुरुषेऽवितष्ठते । एषा स्वयं बन्धस्वरूपिणी बन्धाय भवति ।

अत्रैव बन्धमये सूक्ष्मशरीरे चिदात्मच्छायामुपधायात्मरूपेणा भासमानमहङ्कारं कल्पयित्वा तं बहुधा प्रेरयन्ती वृत्तिविस्तरात्मना स्थूलविषयप्रसनेन च सुखदुःखमोहादीननुभाव्य तदनुभवद्वारा परिपकं विद्धाना चिज्जडयो देंहात्मनो र्बन्धं मोचयित्वा सूक्ष्म-शरीरमय महङ्कारं एकाप्रात्माकारसूक्ष्मतमवृत्तिरूपं विधायानु-गृह्णात्यनुप्रहात्मिका शक्तिः।

एवं तिरोधानशक्ति रात्मच्छायया तमहङ्कारं वृत्त्यात्मकावर-णेन विषयात्मकविक्षेपेण च जडाभिमुखं प्रवर्तयन्ती वन्धाय भवति । अनुप्राहकशक्तिस्तु विषयविक्षेपाद्वृत्तीर्विनिवार्य सर्वार्थ- गामिनी वृंती रेकाम्राहङ्कारवृत्तावुपसंहत्य तत्र तन्मूलभूताहमा-कारात्मस्वरूपवृत्तिं प्रतिष्ठापयति । तस्माद् द्विविधेयं सर्जनप्रवृत्ताः चिच्छक्तिस्तिरोधानानुम्रहात्मिका सूक्ष्मशरीरप्राणमनोमयवृत्ति-देहात्मबन्धापरपर्यायचिज्जडमन्थो चिदाभासवाच्येऽहङ्कारे च सन्ततं व्याप्रियमाणा भवति ।

इति संक्षेपतो बन्धस्य बन्धवतः पाकस्य च विचारः कृतः।

#### IV

#### अथाहंपदार्थविचारः

'सर्वे खिल्वदं ब्रह्म ' 'एकमेवाद्वितीयं ब्रह्म ' 'सत्यं ज्ञान मनन्तं ब्रह्म ' 'प्रज्ञानं ब्रह्म ' त्यादिपरमार्थसत्यप्रतिपादकेषु वाक्येषु प्रथमपुरुषं प्रयुज्य सृष्टिप्रकरणे ' ऽनेन जीवेनात्मना नामरूपे व्याकरवाणि ' 'सौऽहमस्मीत्यमे व्याहरत्ततोऽहं नामामवत् ' इति उत्तमपुरुषप्रयोगश्रवणात् तत्सत्यं वस्तु अहंपदस्य परमार्थभृतः पुरुष आत्मा भवतीत्यवगम्यते । अतः सर्वभृतात्मभृतात्मा सर्वेश्वरः पुरुषः सर्वत्र सृष्टावहंप्रत्ययस्याश्रयः सन् अहंपदस्य परमार्थो भवति । अमेर्विष्फुलिक्केष्विव ब्रह्मणो नानाजीवे ष्वभिव्यक्तेषु देवदत्ते जीवव्यक्तावहंप्रत्ययस्याश्रयो य आत्मा स एव व्यक्त्यो भवति । सर्वभृतात्मभृतात्मा हि ब्रह्म । सर्वेषां भृताना मात्मभृतो य आत्मा स द्विदत्त्वयक्त्वतात्मम्

व्यक्तिषु प्रत्येकमहमाश्रयभूतात्मैवाहंपदस्य रुक्ष्यार्थो भवति । स चात्मा व्यक्तौ व्यक्तौ पृथगहंभावानुभूतेराश्रयो भवति । सर्वाश्रयभूताव्यक्ताखण्डात्मन एव व्यक्त्याश्रयभूतात्मभूतत्वाद् व्यक्तजीवाश्रयभृतात्माऽखण्डात्मनो न भिन्न इत्यभेदसिद्धान्त-रहस्यम् ।

इदमुक्तं भवति । अहंपदस्याव्यक्ताखण्डपरब्रह्मात्मा परमार्थः । स एवानन्तजीवव्यक्तीना मात्मरूपेणाश्रयभृतत्वाछक्ष्यार्थो भवति । व्यक्तिषु प्रत्येकं रुक्ष्यभृतस्यान्तरात्मनोऽनुत्रहा ज्जडचेतनोभय-संबन्धवत्प्राणमनोमयोपाधिपदवाच्येन सूक्ष्मेण शरीरेण तादात्म्य-मनुभव क्रात्माभासोऽहङ्कार एवाहंपदस्य वाच्यार्थो मवति ।

अहंपदवाच्यार्थभृतानां अनन्तानां व्यक्तिगतानां अहङ्काराणां सूक्ष्मशरीरवत्त्वा ज्ञीवपदवाच्यत्वं भवति । तस्मादहंपदवाच्यार्थः प्रतिजीवव्यक्ति भिन्नस्सन् सर्वत्र व्यक्तिषु पृथगनुभवान् परिगृह्वन् पृथग्व्यक्तित्वानुकूलं व्यवहरति । कालत्रयसंग्रन्थिनं अन्वयिनं सर्वार्थदिशिनं सर्वत्र व्यक्तिष्वहंपदस्य लक्ष्यार्थभृतं व्यक्त्या-श्रयमेकमात्मानं आश्रित्येव जीवार्व्यस्याहङ्कारस्य व्यवहारः प्रवर्तते । अतो जीवारमेति लोके व्यवहारः । भृतात्म-देहा-त्म-प्राणात्म-विज्ञानात्मादिपदव दिभमानिचेतन्यपर मात्मपदमव-गन्तव्यम् । अहङ्कारजीवनस्य चिदाभासस्य जीवस्य जन्मवत्त्वाद-नित्यत्वम् । जीवव्यक्तेराश्रयभृतचिदात्मा तु नित्य एव । तस्याखण्डात्मस्वरूपानन्यत्वात् ।

एवञ्च, अहंपदस्य परमार्थ एक एव परमपुरुषोऽनेकजीव-व्यक्त्याश्रयाज्ञिमान्यात्मत्वेन लक्ष्यार्थः, व्यक्तिगतचिदाभासानु-श्राहकत्वेन वाच्यार्थश्च भवतीत्यवधार्यम् । तस्मात् त्रिविधमहं-पदार्थं विविच्य गृह्णीयात् । तथा ग्रहणं परामार्थयोघोपयुक्तं भवति ।

 $\mathbf{v}$ 

#### अथ मोक्षो विचार्यते

देहात्मबन्धहानं चिज्जडग्रन्थिभेदरूपं मोक्षमाहुः। चिदाभासस्याहङ्कारस्य विरुसितं बन्धस्य स्वरूपमिति निरूपितस्वादहङ्कारस्य प्रणाश एव मोक्ष इति प्रतिपाद्य तन्नाश्चायोपायानुपदिशन्ति शास्त्राणि। अनष्टाहङ्काग्स्य बद्धपुरुषस्य विनष्टाहङ्कारस्य मुक्तपुरुषस्य च विशेष इतरत्र विचार्यते। अत्रैकोऽभेदः
संक्षिप्योच्यते। अहङ्काग्स्य नाशान्नास्ति व्यक्तिनाशः। व्यक्तित्वोजीवनभूत आत्मा जीवाहङ्कारस्य नाशात्रात्रात्रपरं चैक एवाभिन्नस्सन् अवस्थात्रयसाक्षी विद्यते। अयं व्यक्त्यभिमान्यात्माऽव्यक्ताखण्डात्मैवेति पूर्वमुक्तम्। चिद्रपुस्यास्य व्यक्त्यभिमानित्वानमुक्तपुरुषस्य देवदत्तस्याहङ्कारनाशात् प्राग्वन्धदशानुभृतयः
अहङ्कारनाशात्परं मुक्तदशायां स्वस्थातीतानुभृतित्वेन स्मर्तु
भवन्ति शक्याः। बद्धस्य मुक्तस्य वा देवदत्तस्य जीवितानुभृतयः बद्धस्य मुक्तस्य वा यज्ञदत्तस्य सम्बन्धिन्यो न भवन्ति।

अतो बद्धानां मुक्तानां वा व्यक्तित्वं अनष्टे प्रणष्टे वाहङ्कारे न नस्यतीति सिद्धम् ।

यद्यपीदमनुभवैकवेद्यं तथापि जिज्ञासोर्विचाररसिकस्य श्रद्धा-भिवर्धनाय प्ररोचानार्थं च बहुभिर्रुक्षणैर्देहप्राणचित्तविविध-विचित्रपाकोपेतं मुक्तपुरुषस्वरूपं रमणगीतासप्तमनवमचतुर्द-शाध्यायेषूपदिष्टम् ।

अथ बन्धमोक्षयो रात्माभासाहङ्कारपदवाच्यजीवगतत्वात् किं मोक्षोपायो जीवगत उत नेति संशये प्राप्ते, उभयथाप्युपपद्यत इति समाधेयम् । यदि बन्धहेतुर्जीवो भवति, तर्हि मोक्षसाधनमपि तदायत्तं भवति । जीवस्य चिज्जडसम्बन्धित्वाज्जडांशेन बन्धिश्च-दंशेन मोक्षश्च शक्यो भवतः । वस्तुतस्तु, जीवस्यैव बन्धरूपेणो-त्पन्नत्वोक्ते नीयं जीवो बन्धहेतुर्भवति । अयं च बन्धित्तरोधान-शक्तरनुम्रहाच्च मोक्ष इति निरूपणान्मोक्षः पाकाधीन इति वक्तव्यम् । अनुम्रहात्मिका सर्वेश्वरशक्तिश्चिदाभासं जीवं परि-पक्तं वृण्वाना तदाभासत्वमपोद्य तद्व्यक्तौ लक्ष्यभृतशुद्धाहं-भावरूपेण स्वस्वरूपेण भाति । "यमेवेष आत्मा वृणुते तेन लभ्यस्तस्येष आत्मा विवृणुते तन् स्वा"मिति श्रुतिश्चेव-मुपपद्यते ।

प्रतिपादितं च पूर्वं स्रष्ट्री चिच्छक्ति मीयाविलसितेन तिरोधानेन देहात्मबन्धिका, चित्प्रभानुप्रहेण बन्धमोचिका च भवतीति । बन्धमोक्षयोरात्माभासजीवगतत्वोपन्यासेन जन्मादि- विकाराश्चोक्ता भवन्ति । न तु जीवव्यक्त्याश्रयभृतात्मन इति स्मृतावुपस्थेयम् ।

#### VI

#### साधनसिद्धिविचारः

यद्यनुप्रहा ज्जीवस्यात्माभासत्वप्रणष्टिद्वारा शुद्धाहंभावरूप आत्मलाभो भवति, तर्हि पुरुषकारस्य वैयर्थ्यापत्ते जीवमुद्दिश्योप-विष्टानां शास्त्राणा मानर्थक्यशङ्का न कार्या । स्वतन्त्रंमन्यस्यात्मा-भासस्य जीवस्य यावदात्मपरतन्त्रत्वानुभूति पुरुषकारस्यानि-वार्यत्वं प्रयोजनं च भवतः । अनुप्राहकचित्प्रकाशस्यानुप्रहश्चि-दाभासे जीवे प्रेरणरूपेण फलितो भवति । कचिदात्मस्वरूपानु-सन्धानेन, कचिद्भारसमर्पणरूपप्रपत्या कचित्साधारण्येन शास्त्रे-प्वनुपदिष्टैरुपदिष्टैर्वा प्रसिद्धैरप्रसिद्धैर्वा साधनभेदैः, राजयोग-मन्त्रयोग-कर्मयोग-भक्तियोग-ज्ञानयोगाद्यन्यतमेनोपायेन सर्व -समयलक्ष्यभूतमीश्वरं सकलं निष्कलं वा प्राप्तुं आत्मानमवगन्तुं वा पुरुषकारः प्रवर्तते। तस्माज्जीवप्रयत्नस्य परमानुग्रहस्य च नास्ति विरोधः । अनुग्रहस्यैवोपकरणं भवति पुरुषकार इत्युक्तं भवति । अद्वैताचार्यस्य भगवतः शङ्करस्य सद्दर्शनोपदेष्टुर्भगवतः श्रीरमणस्य चोभयो रौपनिषदसिद्धान्ते ब्रह्मात्मैक्यवादे तुल्य-मभ्युपगतेऽपि कचित् सन्ति भेदाः । उपनिषत्सु मृग्यान्यस्पष्ट-मुक्तानि वा जगन्मिथ्यात्ववादावकाशदानि वाक्यानि । भगवान्

महर्षिस्तु जगन्मिथ्यात्ववादस्य वैराग्यसाधनस्वमात्रमनुगृह्णाति । भगवच्छङ्करमतानुयायिनां अन्थेष्वनुक्तानि कानिचित् अस्पष्ट-मुक्तानि कानिचित् अपव्याख्यानावकाश्चमदवान्यविवृतानि च कानिचित् तत्त्वानि, भगवन्महर्षिमुखोपविष्टेषु अक्षरमणमाला-रुणाचलाष्ट्रकादिद्राविदयन्थेषु, रमणगीतोपदेशसारारुणा-चलपञ्चकसद्दर्शनेषु संस्कृतमन्थेषु च स्पष्टं दृष्टानि भवन्ति ।

उपासनमवस्यं कर्तव्यम् । शास्त्रविचारादन्यस्सूक्ष्मतर् आत्म-स्वरूपविचारः । शास्त्रविचारो न जिङ्गासा भिवतुमर्हति । आत्म-स्वरूपप्रेप्सैव जिङ्गासा । सा च देहप्रस्तं प्राणं देहात्पृथक्कृत्य जीवत एव पुरुषस्य हृदये स्वात्मिन तं नियोजयन्ती जगदाकार-प्रस्तं मनश्च जगतो विमुस्तीकृत्य स्वात्मामिमुस्तं विधत्ते । ईदशी प्रेप्सैव जिङ्गासा । तस्मा दन्धीतवेदवेदान्तस्यानुपनीस स्यावर्णस्यानाश्रमिणोऽपि जिङ्गासो रध्यात्मविद्याभिकारः ।

इत्यादयो मगक्तः श्रीरमणस्य सिद्धान्ता अलोदाहरणानि मवन्ति।

यथा छन्दोगानामामासे उद्गीशसंवर्गनैश्वनराक्षिपुरुषभूमद-हराचा विद्या ब्रह्मभसये उपदिश्यन्ते, तथेहापि व्यानिस्व्या-सिते दर्शने हृद्यस्थन्नह्मात्मावगमाय बहू नि विद्यास्थानीयान्यु-पासनानि स्क्ष्मतत्त्वानुसन्धानरूपविचारप्रभृतीन्युपदिष्टानि । वा-क्प्पाणमनोनियमनात्मान्वेषणमञ्जनादिमार्गाः निर्दिष्टाः । हण्ह-स्यादिह्नन्द्वस्य ज्ञानुज्ञानज्ञेयादित्रिपुट्याः देशकाल्योः तच्चुष्म- दस्मत्रत्ययानामेकाग्रेण तत्त्वविचारेण च सम्पादितनाडीमथनेन शरीरप्राणमनोगतबहुविधाविधाग्रन्थीनां विप्रमोक्षद्वारा ब्रह्मात्म-सद्भावस्य इदयगतत्वानुभूतिरुपदिष्टा । प्राधान्येनोपदिष्टा तु साद्विद्या । सा च हार्दोपासनरूपा । संप्रदायप्रसिद्धदहरविद्या-विलक्षणेयम् ।

परब्रह्मणो वाङ्मनोतीतत्वान्मन्दाधिकारिणामुपासनार्थं दहरा-काशाख्ये हृदये सगुणं ब्रह्म मनसा कल्पयित्वा भावयेत् इति इदं साम्प्रदायिकमुपासनम् । अस्माद्भिन्नेयं महर्षेः सिद्ध्या । नेहावश्यकं ब्रह्मणः सगुणिनगुणिविचारजन्यं ज्ञानम् । न चावश्यकं प्रादेशिकस्य हार्दपुरुषस्य लक्ष्यत्वेन कल्पनम् । नापि तत्र मनःकित्पतदहराकाशे सगुणब्रह्मणो ध्येयत्वेन कल्पना । सर्वभृतं सद्भावाख्यं ब्रह्म जीवव्यक्त्याश्रयभृतात्मरूपेण हृदये निरन्तरमहमहमिति भातीति प्रतिपादनात् , तीव्रजिज्ञासाविष्टेन प्राणेन मनसा वाऽहंवृत्तेर्मृलस्वरूपान्वेषणे हृद्यप्रन्थेर्भेदाहेहात्म-बन्धे विगलिते ऽहंवृत्तेः स्वरूपभूतः स्वात्मा हृदये स्वयं भातीत्यनुभवो जायते । अनेनात्मलाभेन ब्रह्मेव जीवस्य स्वात्म-रूपेण हृदि ज्वलतीति ब्रह्मात्मेक्यानुभवश्च फलित । तस्मादात्म-स्वरूपिनष्ठा ब्रह्मात्मेक्यानुभूतौ पर्यवस्यतीति सिद्धचाल्यस्य हार्दोपासनस्य रहस्यम् ।

अत्र सद्विद्यायां सिद्धायां हृद्ग्रिन्थभेदाहेहात्मबन्धमोक्षे जाते, सहजात्मनिष्ठायां लब्धायां, जीवेश्वरयोस्तादात्म्यभावो हृद्ये सिद्धोऽनुभ्यते । तथा च सद्दर्शनस्वरूपाख्यानावसरे 'सद्ध-स्तुनि प्राप्ततदात्मभावा निष्ठैव सद्दर्शनमित्यवेहि 'इति आत्मनिष्ठैव सद्दर्शनमिति कैवल्यनिष्ठां प्रतिपाद्य, आत्मदर्शनस्वरूपाख्याने 'स्वयं तदन्नीभवनं तदीक्षे'ति जीवस्येशभोग्यत्वप्रतिपादनेन सायुज्यमुपपादयतीदं शास्त्रम् । जीवेश्वरयोरिविशिष्टसद्भावात्म-स्वरूपापेक्षया सहजात्मनिष्ठाख्यकैवल्यस्थितिरुपदिष्टा । जीव-व्यक्तेस्तदाश्रयभूताव्यक्ताखण्डात्मपदवाच्यसर्वेश्वरस्य च सम्बन्ध-मपेक्ष्य भोक्तृभोग्यभावाकारतादात्म्यसम्बन्धप्रतिपादक मन्नीभव-नाख्यं सायुज्यमुक्तम् ।

एवं हार्दोपासनस्य फलभूता स्थितिः कैवल्यात्मनिष्ठा सायु-ज्यसम्पत्तिश्चेति द्विधा गृहीतुं शक्यत इति धिया सद्दर्शनस्यैकत्र, आत्मदर्शनस्यान्यत्र च, स्वरूपविवरणभुपपादितम् ।

जीवत एव मुक्तस्य पुरुषस्य स्थितिरेवं द्विधा म्रहणक्षमेत्यव-लोक्य निष्कलनिष्ठासकलसायुज्यप्रतिपादकाभ्यां द्वाभ्यां मङ्ग-लानुष्ठानश्लोकाभ्यामुपादिशद्भगवान्महर्षिः ।

अथ जीवतो बद्धस्य मुक्तस्य च मेदनिरूपणावसरे, हार्द-विद्यासिद्धस्य "देहे हृदि दीप्त आत्मा, आक्रम्य देहं च जगच पूर्णः" इति परमरहस्योद्घाटकवाक्यस्य तात्पर्यमनुसन्धेयम्। बद्ध-पुरुषस्य देहात्मबन्धवतः परिपाकवशेन बन्धे मुक्ते, जले विलीनो लवणखण्ड इव देहे गूढचरः श्रेष्ठाख्यमुख्यप्राणस्य चित्प्रकाशो देहाद्विनिवर्त्य, स्वोदयनिलयं आत्मस्फूर्तिस्थानं हृदयं प्रविश्य हृदि नित्यसिद्धस्य ब्रह्मात्मनो वशं गत्वा तेनैव प्रेरितस्सन् बन्धमार्गे परित्यज्य मुक्तमार्गमवलम्ब्य, अमृतात्मब्रह्मनाडीपद-वाच्य-मुख्यप्राणनाडीमार्गेण हृदयान्निर्गत्य देहमाक्रम्य परितः प्र-काशमानं जगच्चाकामन्नेव ज्वलति । तस्मादात्मनो निश्चलत्वेऽपि तत्प्रकाशव्यापारस्य स्वयं परिपाकरूपस्य परेषां परिपाकप्रदस्य न कदापि जडस्येवालस्यं भवति ।

- " नालस्यं सहजस्थितौ ।"
- " तपस्तदेव दुर्धर्षे या निष्ठा सहजात्मनि ।"
- " तेन नित्येन तपसा भवेत्पाकः क्षणे क्षणे।"
- " ज्ञानं शक्तेरपेतं यो मन्यते नैव वेद स: ।"
- " सहजायां स्थितौ पाकाच्छक्तीनामुद्भवो मतः । "
- " सा स्थितिः परमा शक्तिः सा शान्तिः परमा मता।"
- " शरीरस्थं मुक्तवन्धं जीवन्मुक्तं प्रचक्षते ।"
- " जीवन्मुक्तस्य कालेन तपसः परिपाकतः। स्पर्शाभावोऽपि सिद्धःस्याद्रूपे सत्यपि कुत्र चित्॥ भूयश्च परिपाकेन रूपाभावोऽपि सिद्धचित । केवलं चिन्मयो भूत्वा स सिद्धो विहरिष्यति ॥"

(श्रीरमणगीता)

इत्येवंजातीयकैः श्रीभगवन्महर्षेरुपदेशैर्जीवन्मुक्तस्य पुरुषस्य महिमावगम्यते ।

#### VII

#### अनुप्रह:

मनुष्यलोके पकस्य पुरुषस्य तमसः पारं दर्शयन् कारणगुरुभेगवान् सनत्कुमारः स्कन्दापरपर्याय इत्यौपनिषदं रहस्यम् । सूक्ष्मतत्त्वविचाराध्यात्मविद्यासाधनाद्यै राभ्यन्तरपुष्टि-भदेराहारनियमैः परिपकस्य शुद्धसत्त्वस्य ध्रुवस्मृतिलाभेन समस्ताविद्यात्रन्थीनां विप्रमोक्षे जाते, मुख्यस्य हृदयगतस्याहं-धीप्रन्थे मोंक्षणद्वारा तमसः पारं दर्शयितुं सर्वेश्वरस्यानुप्रहः स्कन्दसनत्कुमाराभिधकारणगुरुद्वारा भवति । अयं कारणगुरुः पुराणेषु ब्रह्ममानसपुत्र इत्यभिहितः सनत्कुमारः, शिवतेजस्सं-भूतकुमारः स्कन्द इति च प्रसिद्धः, काले काले परिपकं युक्तं पुरुषविशेषमनुगृह्याविश्य प्रविश्य तत्रांशेनावतीर्य वा मानुषस-ङ्घक्षेमाय महीमण्डलंऽध्यात्मविद्यासन्तति मविच्छिन्नामादधानो-ऽिंतिष्ठति । तथाऽवतीर्णेष्वनुगृहीतेष्वाविष्टेषु वा परिपकेषु बहुषु मुक्तेषु सत्सु, तेषां मुक्तानामपि व्यक्तिभेदात् सामर्थ्यभेदात् तत्तत्कालमानवसङ्घपरिपाकानुसारेण च, ब्रह्मात्मानुभवस्यैकत्वे-ऽपि, तद्विवरणविज्ञानप्रवचनेषु लोकयात्रासु सुतरां भवति विशेषः। तस्यैव भगवति पाराशर्येऽस्मित्रमणे महर्षी निजकलया

तस्यव भगवात पाराशयऽास्मन्नमण महषा निजकल्य। प्रादुर्भृतस्य कारणगुरोरुपदेशभृतिमदं शास्त्रम् । सत्तत्त्विचा-रात्मकविषयसंबन्धमनुसृत्य सद्दर्शनम् ।

#### VIII

#### प्रन्थावतरणम्

सद्भावस्य सर्वसंबन्धवत्त्वेऽिप आत्मसंबन्धस्य प्राधान्यात् आत्मनोऽहंपदार्थत्वात् अहंतत्त्वमेवेह प्राधान्येनोपन्यस्तम् । अहं-तत्त्विचारप्रधानस्यास्य शास्त्रस्य सद्दर्शनिमिति नामोपपद्यते । " युष्यस्योमिदिगि"ति औणादिकभिद्वप्रत्ययपरकात् सत्तार्थका-द्धातोनिष्पत्रस्यास्मच्छब्दस्य प्रथमेकवचनान्तमहंपदम् । अस्मी-त्यहमिति अहंपदस्य रूपसिद्धिरवगन्तव्या । अहमस्मीत्यहमा-कारवृत्तिद्धारा अहंम्लात्मस्वरूपावगमेन सर्वसद्भावस्वरूपज्ञानं भवतीति हेतोः सद्भावसिद्धान्तेऽत्र शास्त्रे अहंपदार्थस्वरूपावगमाय बह्वो मार्गाश्चोपदिष्टाः । तस्माद्युक्तं सद्दर्शनिमत्यस्य शास्त्रस्य नामकरणम् ।

नेदं शास्त्रं शैववैष्णवद्वैताद्वैतादिसिद्धान्तानां खण्डनाय मण्डनाय वा प्रवृत्तम्। नेह न्यायवैशेषिकादिदर्शनेष्विव तत्त्वपर्या-लोचनपद्धति रवलम्बिता। न वेदं ब्राह्मणवाक्यवेदान्तवाक्य-तात्पर्यप्रतिपादक-धर्मब्रह्ममीमांसावदाप्तवाक्यानां श्रुतीनां वार्थ-समर्थनायारव्धम्। शठकोपमाणिक्यवाचकादीनां द्वाविडवेदवा-क्यानीव, उपनिषदां वाक्यानीव स्वतन्त्रप्रवृत्तानि स्वानुभूति-मूलानि निगमागमप्रमाणवाक्यतात्पर्यप्रोह्मलकान्यपि स्वतन्त्राणि भगवतः श्रीरमणस्य महर्षेर्वाक्यानि। अस्य मुखारिवन्दाद् द्राविडभाषया गुक्कच्छन्दिस सहमङ्गल-पद्याभ्यां द्विचत्वारिंशत्पद्यात्मकं निर्गतिमिदं सद्दर्शनं शास्त्रम् । अस्य संस्कृतभाषया संपूर्णावतरो भगवतो वासिष्ठगणपितमुने-र्वाप्रपोऽयं प्रन्थश्चतुश्चत्वारिंशदुपजातिपद्यैर्निवद्धः सत्प्रत्यया इत्युपकान्तो ग्रुनिवाग्विभातीति समाप्तश्च भवति ।

एवं विषयसंबन्धमनुस्त्य सद्दर्शनिमदं दर्शनकारसम्बन्ध-मनुस्त्य रमणदर्शनम् । अस्य प्रामाण्यविचारो प्रन्थस्यान्ते "अमानुषश्रीरमणीयवाणीमयूखिमत्तिर्मुनिवाम्बिमाति" इति पदस्य व्याख्याने द्रष्टव्यः ।

षोडशे वर्षे माष्यमद्वितीयं विरच्य ब्रह्मात्मैक्यं प्रतिपाद्य कारणगुरोः

कार्य कृत्वा जगद्भुरुपदं प्राप्तवान्भगवान् सङ्करगुरुः । षोडशे वर्षे शैवसमयाचार्यचतुष्टयालङ्कारभृतः परमशिवभागवतो जगत्पितरमात्मपितरमुपास्य कृततत्कार्यो भौमं जीवितं परिसमाप्य पितुरन्तिकं गतवान् श्रीझान-संबन्धमृतिः ।

षोडशे वर्ष एव समाप्ते मृत्युभयान्मृत्युज्जयमात्मन्येव प्रपद्य हृद्यात्मानं देहात्प्रथगवगम्य तत्प्रेरणेन जगत्पित्तरमा-त्मिपतरं गृहीत्वा तदन्तिकं जीवन्नेव प्राप्तवानयं रमणो भगवान्महर्षिः ।

मुमुक्षुलोकाय श्रीशङ्करगुरोरिवाध्यात्मबुद्धिभिक्षां ददानस्य, श्रीज्ञानसंबन्धमृतेरिवः परमात्मनि पितृभक्तिभाग्यमादघानस्य, आभ्यन्तरजीवनप्रभां बाह्यजीवने स्वभावतोऽभितः प्रसारयतः, अदूरगामिधीमलोकोद्घोधनाय स्वीयोत्तुङ्गस्थिते रुत्तारकगुणा- शयान् गृहीतृसामर्थ्यानुरूप मवतार्यानुगृह्धतः, मायामुक्तस्य मायामुत्तस्य, अपरिग्रहस्य मुक्तसेनापतेः, भगवतो रमणस्य महर्षेदिव्यं जीवितं उर्व्यामवतीर्णं '' इह चेदवेदीदथ सत्यमस्ती ''ति परमं रहस्यं प्रकाशयद् जयति ।

### भूमिकापरिशिष्टम्

जीवव्यक्तिविवेकः अपूर्वप्रायः कृतोऽयं बहुधा विचारः । किचत् जीवस्याहङ्कारपरत्वं कचित् चिक्रियापरत्वं कचित् व्यक्तिपरत्वं चोक्तम् । व्यापारमेदान्नाममेदो न पर्यायपदानीति (२६ श्लो) "अहङ्कृतिग्रन्थिविबन्धस्क्ष्मशरीरचेतोभवजीवनामे"ति श्लोकार्धे व्याख्यातम् । अहङ्कारनाशान्नास्ति व्यक्तिनाश इति च प्रत्यपादि ।

नेमानि वाक्यानि व्यामिश्राणीति तत्त्वावगतिमिच्छतां सत्स्विप सिद्धान्तभेदेषु सामरस्यमन्विच्छतां अवहितिधयां समाधायक-युक्तियोगस्तत्र तत्र भाष्ये भूमिकायां च समपादि । इह तु संशयनिरासाय जीवव्यक्तिविचारसारः सङ्गृह्यते ।

चित्तवाय्वात्मक-चिक्तियायुतत्वमुपिदष्टमुपदेशसारे । याव-चिक्तियामयिमदं सूक्ष्मशरीरं तावद्व्यक्तित्वं, आकृतिसापे-क्षत्वाद्व्यक्तेः । सूक्ष्मस्यापि शरीरस्य देशकालव्याप्यत्वेन जन्मादेः सिद्धत्वात्, व्यक्तेरव्यक्तादित्वमिव अव्यक्तान्तत्वमिष अव्यक्तायत्तमेवेत्यवगन्तव्यम् ।

सशरीरस्य बद्धस्य मुक्तस्य वेह लोकयात्रासु ज्ञानिकयात्मक-मनःप्राणव्यापारस्याश्रयभूतं सूक्ष्मशरीरं उपाधिपदवाच्यं भवति। तच्च अपकावस्थायां जडचेतनयोर्देहात्मनोर्बन्धकं, जडांशभूयस्त्वेन जडप्रायं जडअस्तं, आत्मरूपेणाभासमानेनाहङ्कारेणाधिष्ठितं व्याप्रियते।

पकावस्थायां चिदंशभूयस्त्वेन जडान्निवृत्तौ देहबन्धाद्विमुक्ति-र्भवति जीवव्यक्तेः।

एवं परिपके चिदंशभूयिष्ठे स्क्ष्मशरीरे, अहंपदवाच्याहङ्कारे च विलीयमाने, अहंपदशक्यसंबन्धवहृक्ष्यभूतस्य गुद्धाहंभावस्य स्फूर्तिः स्वतः सिद्धा भवति । स्क्ष्मशरीरं च गुद्धाहंभावसदृशं कमि दिव्यं संस्कारं प्राप्य, अखण्डाव्यक्तस्वरूपस्यात्मनो व्यक्तिस्थानं, व्यक्तेश्चिक्तियाव्यापारस्याश्रयभूतं च भवति । अत एव,

" अथाहमन्यत् स्फुरित प्रकृष्टं नाहंकृतिस्तत्परमेव पूर्णे " " हृदयान्नापरः परः " " अहंकृतिं यो लसित ग्रसित्वा . . . किंचिद्विजानाति स नात्मनोऽन्यत्" इत्याद्युपदेशः ।

तस्माज्जीवन् देहबन्धान्मुक्तः भेदाभासवशमगत्वैव भेदानभेदे परयन्नभेदं भेदेष्वनुभवन् परबुद्धिगतभेदव्यवहारविज्ञोऽपि सर्व-

तन्त्रस्वतन्त्र-नित्याव्यक्तस्वरूपेण आत्मना सर्वेश्वरेण विनीयमान-जीवयात्रात्मकहार्दवैभवःसन् पुरुष उत्कान्तोऽनुत्कान्तो वा स्थूलदेहनिरपेक्षमखण्डात्मन्यत्र वा लोकेऽसुत्र वा सुप्रतिष्ठितः सुप्रतिष्ठितः ॥

#### सद्दर्गनम् (सभाष्यम्)

सत्प्रत्ययाः किन्नु विहाय सन्तं ?

हृचेष चिन्तारहितो हृदाख्यः ।

कथं स्मरामस्तममेयमेकं ?

तस्य स्मृतिस्तत्र हृढेव निष्ठा ॥ १ ॥

भाष्यम् — अथ सद्दर्शनस्यायमादिमः श्लोको भवति। सत्प्रत्यया इति — सत्प्रत्ययाः किन्तु विद्वाय सन्तं १ इति प्रश्लरूपेण वाक्येन सन्तं कमिप भावमन्तरेण सत्ताप्रतीतिनैंव जायत इति स्थूलिधयामिप स्रुक्षेधम् । एकमेव सद्भावमुपजीव्य बहवः सत्प्रत्ययाः प्रवृत्ता इति प्रतिपादनार्थोऽयं सत्प्रत्यया इति बहुवचनप्रयोगः । सदिति प्रत्ययाः सत्प्रत्ययाः । सत्त्विप प्रत्ययाः मेदेषु एक एव भावस्तेषां समाश्रयणं भवतीति हेतोर्बाद्यविषयानाभ्यन्तरवृत्तीर्वा निमित्तीकृत्य प्रवृत्तानां प्रत्ययानां सद्भावद्योतकत्वमुक्तं भवति ।

नानानामरूपात्मके जगित बहूनां भावानां सत्ताजाितः प्रतीयत इति न मन्तव्यमित्यनुभवैकवेद्यं श्रुतिसारभूतं सद्वस्तु- ब्रह्माखण्डात्मापरपर्यायमेकं सद्भावमाश्रित्य नामरूपात्मकिमदं ज-गत्प्रवृत्तमिति चोतनाय सत्प्रत्यया इति बहुवचनं सन्तमित्येक-वचनं च प्रयुक्ते । सद्भाव एकस्मिन्नेव सित भावाभासानामने-कत्वात् प्रत्ययानामप्यनेकत्वम् ।

दृश्यस्य वस्त्वाभासत्वेऽप्यस्तित्वप्रतीतिः सद्भावाश्रयणादिति स्पष्टमुक्तं भवति । सद्भावस्य सर्वाश्रयत्वात् सर्वस्यान्तर्वेहिश्च अस्तित्वेन ग्रहणाच सर्वगतत्वं सिद्धम् ।

एवं सद्भावस्य ब्रह्मणः सद्भूपतया सर्वदेशव्यापकत्वेऽपि हृदयं मुख्यं स्थानमुपपादयति । हृद्येष चिन्तारहितो हृदाख्य इति ।

एष सन् सर्वगतो भावः हृदि हृत्पुण्डरीके दहराख्ये चिन्तारहितः चिन्तया अन्तःकरणप्रवृत्त्या रहितः शून्यः। हृदाख्यः हृत् हृद्यं आख्या नाम यस्य सः भातीति वाक्यशेषः।

कथं पुनरस्य सद्भावाख्यस्य ब्रह्मणः सर्वगतत्वे सिद्धे हृदेशवर्तित्वमुक्तम् ? सित ब्रह्मणि सर्वगतेऽपि तस्य प्रत्येकं जीवराशौ स्वात्मरूपतया भानं विविधितम् । सर्वस्यापि स्वात्मेव मुख्यो भवति । अहंप्रत्ययस्याश्रयभृते स्वात्मिन ब्रह्म-साक्षात्कारस्य सौलभ्यात् ब्रह्मणः सर्वभावात्मकत्वे सिद्धेऽपि स्वात्मरूपत्वमुपदिष्टम् । सर्वस्यापि स्वात्माऽयमहमस्मीत्यनुभव-गम्यो भवति । यत्र तादृशोऽनुभवस्तद् हृद्यशब्दवाच्यं भवति । तस्मादेष इति पदेनात्माऽभिहितः । सूर्यरञ्मीनां सर्वव्याप-कत्वेऽपि सूर्यकान्तशिलभयां पुङ्गीमावात् प्रतापघनत्वं दृश्यते ।

एवं ब्रह्मणः सर्वगतत्वेऽपि हृदये चिद्घनत्वमयमहमस्मीत्यात्म-रूपेण भानमवगन्तव्यम् । तद्भूमिकायामावेदितम् ।

हृते प्रयोगेण हृति स्थाने, एषः अयमात्मा इति हृदयपदस्य निर्वचनमपि गम्यते । देशावच्छिन्नबुद्धिप्राह्मस्य शारीरस्य हृदेशस्य आत्माधिकरणत्वे प्रतिपादिते हृदयात्मनो-राधाराधेयभावापित्तशङ्कानिरासार्थं अधिष्ठात्रधिष्ठानयोरात्महृदय-योश्चिन्मयत्वाभेदेनाध्यवसायमाह हृदाख्य इति । हृदयमेव भवति स आत्मेत्यर्थः । तस्मात् सर्वस्याप्यात्मा हृदि भाति हृदयं च भवतीति सिद्धम् । नैतन्मात्रम् । समष्टिदृष्टाविष सर्वात्मभूतत्वात् ब्रह्मैव हृदयं भवतीति द्रष्टव्यम् । सर्वस्यापि सारभृतं सद्भृपं रहस्यं ब्रह्म हृदयपदवाच्यं भवति । अपिचाहं-प्रत्ययाश्चयत्वेनात्मैव सर्वस्यापि दग्दश्यव्यवहारस्य मूलभूतो हृत्यद्वाच्यो भवतीत्यात्मविदामिमनतम् । अहंप्रत्ययश्च सर्वेषां प्रत्ययानां मूलम् । उक्तं च,

"अहंवृत्तिः समस्तानां वृत्तीनां मूलमुच्यते" इति ।
सर्वासां वृत्तीनां हृदयमुल्द्वेन तस्यात्मनो मनोमयत्विविकारापत्तेर्विनष्टिशङ्का न कार्येत्याह चिन्तारहित इति । अत्र
चिन्तापदं मनोमयत्वपरम् । मनसश्चिन्तापरपर्यायसङ्कल्परूपत्वात् । तद्राहित्यं च मनोमूलस्यास्मीत्यविशेषानुभवस्वरूपस्य
क्षणिकाभिर्वृत्तिभिरसम्पर्कात् । एवं च हृदाख्यस्यात्मनो वैभवानमनोमयत्वेऽपि मूले चिन्ताराहित्याक्रित्यत्वमनपोद्यम् ।

अस्यात्मनो मनोमूळत्वेऽपि मानसागोचरत्वमाह, कथं स्मरामस्तममेयमेकम् १ इति । मनसोऽपि सूक्ष्मतरत्व।दमेयं, मन्तुं न शक्यस्तं । प्रथमं विषयवृत्त्यात्मकबाह्याभ्यन्तरभेदवतोऽस्य जगतः सर्वस्यास्तित्वेनोपळ्क्षेराश्रयभूतं केवळसत्प्रत्ययगोचरं सद्भावाख्यमेकं ब्रह्म प्रतिपाद्यानन्तरं तस्य सर्वेष्वपि भूतेष्वात्म-रूपेण भानाद्धृद्गतत्वं हृत्यदवाच्यत्वं च निर्दिष्टे । एकस्यैव ब्रह्मणो नानाभूतेष्वात्मरूपेण भानाञ्चानात्मशङ्का मा भूदित्येक-मिति स्पष्टं विशेषणम् ।

कथं स्मरामस्तं ? विषयविषयिभावातीतत्वात् स्मर्तु न शक्यत इति भावः । यद्येवं, कथं तर्हि स आत्मा स्मार्यो ध्येयो वा भवतीति जिज्ञासायां, तस्य स्मृतिस्तत्र दृदेव निष्ठे त्याह ।

तत्र तस्मिन्नुक्तप्रकारे अहमस्मीति निरालम्बानुभवस्वभावे स्वात्मनि हता निष्ठेव निरन्तरा स्थितिरेव तस्य स्मृतिः तस्यात्मनः स्मरणं भवतीत्यर्थः ।

अत्रेदमनुसन्धेयम् । यथा बहिस्सर्वेषां भावानां सद्भावो मूलाश्रयो भवति, यथा चान्तः सर्वासां वृत्तीनां अहंवृत्तिर्मूल-वृत्तिर्भवति, तथा बहिरन्तर्वा सर्वेषामनुभवानां अहमस्मीति सहजसिद्ध आत्मनोऽनुभवो मूलानुभवस्सन् तदुद्गताभिर्मनोवृत्ति-मिर्न गृह्यते । अतः सर्वासां वृत्तीनामहंवृत्तावुपसंहारे कृते अहं वृत्तेरुदयस्याश्रयभूतः स्वात्मानुभवः सिद्धो भवति । एवंभूतोऽयमात्मा हृदि भातीति विज्ञानवृत्त्या गृहीत्वा, तां वृत्तिं अविच्छिन्नधाराकारत्वेनानुसन्धाय आत्मस्वरूपवृत्तेर्दृढी-करणात् या स्थितिः सिध्यति सैव तस्य ब्रह्मात्मनः स्मृतिरुपा-सनं भवति । इदमेव हार्दोपासनम् । एवं मनआदिसाधन-निरपेक्षं अतीन्द्रियमपरोक्षानुभवैकवेद्यं लोके सर्वस्य हृद्भूतं हृद्या-त्मरूपेण भासमानं परं ब्रह्म प्रतिपाद्य, तदुपासनविधा स्मृतिरूपा ब्रह्मात्मैक्यनिष्ठा प्रतिपादिता ।

अत्र श्लोके सर्वत्र लक्ष्यभूतसद्भावस्वरूपान्वेषण-प्ररोचनार्थः प्रश्नः प्रथमेन पादेन, सत्प्रत्ययगोचरस्स हृदये सन्नहमिति भातीति द्वितीयेनोत्तरं । एवं तृतीयेन पादेन कथं तस्यामेयस्यो-पास्यत्वमिति प्रश्नः हृदयनिष्ठयेत्यन्त्येनोत्तरम् । एवं प्रश्नोत्तर-स्वारस्यमवर्धयम् ।

ग्रन्थारम्भे सत्पदश्रवणं स्मरणीयं भवति, श्रवणीयश्चेहाध-श्लोकार्थविचारे भगवतः श्रीरमणस्य महर्षरेष हार्दोपदेशः ।

" हृदयकुहरमध्ये केवलं ब्रह्ममात्रं ह्यहमहमिति साक्षादात्मरूपेण भाति । हृदि विश मनसा स्वं चिन्वता मज्जता वा पवनचलनरोधादात्मनिष्ठो भव त्वम् ॥"

(अवतारिका) एवं स्वानुभवसिद्धां सहजात्मनिष्ठां ज्ञानमार्गे-णोपदिक्य भक्तिमार्गेण पूर्णी प्रपत्तिमुपदिशति । मृत्युज्जयमिति ।।

## मृत्युञ्जयं मृत्युभिया श्रिताना-महंमतिर्मृत्युमुपैति पूर्वम् । अथ स्वभावादमृतेषु तेषु कथं पुनर्मृत्युधियोऽवकाशः॥ २॥

(भा)—मृत्युभिया मृत्योर्मरणाद् भिया भयेन प्रेरणरूपाद्धेतोः मृत्युद्धयममरणधर्माणं सर्वेश्वरं, श्रितानां शरण्यत्वेन प्रपन्नानां
अहंमितरहिमदं शरीरं ममेदं शरीरं अहं पृथगस्मि सर्वेभ्यो
भूतेभ्यश्चेति या धीस्साऽहंमितः पूर्वे मृत्युमुपैति प्रथमं
नाशं गच्छिति । अथ शरणागतेरनन्तरं फिलतां स्थितिं
घोतियितुमथेति प्रयोगः । आत्मस्वरूपेण हृदये विभान्तं सर्वेश्वरं
शरणं गतानां पुण्यपुरुषाणां ईश्वरादनन्यभावोपगमात्तेषां जननमरणवर्जितेनेश्वरेणामृतत्वरूपसाधर्म्ये सिद्धे ते स्वभावादमृता
उच्यन्ते । तेषु हृदयस्थेषु अमृतेषु मृत्युधियो मरणिचन्तनस्य कथं
पुनरवकाशः ? नास्तीत्यर्थः । अमृतं सर्वेश्वरमाश्रितानां पुरुषाणां
मरणभयकारणभूता शरीरात्माभिमानिनी ग्रन्थिरूपिण्यहंमितर्नेष्टा भवित । अहंमतौ विनष्टायां तदायत्तस्य सर्वस्यापि
सङ्गस्य प्रणाशे जाते अमृतात्मस्वरूपेण विराजमानान्पुरुषान् कथं
मृत्युधीः स्पृशति ?

अत्रेदं द्रष्टव्यम् । प्रथमश्लोकोक्तसहजात्मनिष्ठावतामेवेदृशी पूर्णा प्रपत्तिः साध्या भवति । निमित्तभूतमरणभयप्रेरितमात्मा- न्वेषणं हृदि साक्षादात्मरूपेण विरुसति ब्रह्मणि सर्वेश्वरे सर्व-भारसमर्पणरूपायां प्रपत्ती पर्यवस्यतीति भगवतो महर्षेः स्वानु-भवदृष्टमिदं तत्त्वम् ।

एवं ब्रह्मात्मैक्यसाक्षात्काररूपं निष्ठाप्रपत्त्योः समानं फलम् । जिज्ञासोभेक्तस्य वा सत्त्वपरिपाकवशान्त्रिष्ठाप्रपत्ती अधिकृत्य सत्यपि दृष्टिभेदे निष्ठावत एव प्रपत्तिः पूर्णा भवति । प्रपन्नस्यैव निष्ठा सिद्धा भवतीति यथार्थभिक्तज्ञानयोरिवरोधं पश्यति भगवान्महर्षिः ।

एवं परमपुरुषार्थसाधनभृतमार्गद्वयप्रतिपादकेऽत्रश्लोकद्वये नि-ष्कलसकलात्मकस्य परस्य ब्रह्मणः संस्मरणाच्छिष्टाचारानुसारेण मङ्गळमनुष्ठितं भवति । एकमेव सद्वस्तु परं ब्रह्म सकलं निष्कलमित्युभयथाऽस्मदादिभिर्गृहीतुं शक्यत इत्यालोक्य प्रथमे श्लोके निष्कलं ब्रह्म निष्ठाश्रयत्वेन प्रतिपादितम् । द्वितीये श्लोके सकलं ब्रह्म शरण्यत्वेन स्तुतम् ।

(अ) — ब्रह्मणः शरण्यत्वेनानुश्राहकत्वसिद्धे र्जगज्जीवेश्व-राख्यतत्त्वत्रयवादस्याभ्युपगम्यत्वादत्यन्तभेदापत्तिर्न शङ्कितव्ये-त्याह । सर्वेनिदानमिति ।

सर्वेर्निदानं जगतोऽहमश्चं वाच्यः प्रभुः कश्चिदपारशक्तिः । चित्रेऽत्र लोक्यं च विलोकिता च पटः प्रकाशोऽप्यभवत्स एकः ॥ ३ ॥ (भा)—मङ्गलश्लोको व्याख्यातो । अयं शास्त्रस्यादिमः श्लोकः । जगतो लोकस्य अहमः अहमिति वृत्तिरूपस्य जीवस्यास्मदादेः निदानं कारणं अपारशक्तिः अपारा अनवधिका शक्तिः सामर्थ्यरूपा यस्य स कश्चित्मग्रः कोऽपि नाथः ईश्वर इत्यर्थः सर्वैर्नानाविधसिद्धान्तवादिभिः वाच्यः अङ्गीकार्यः । बहिरिदं जगत् प्रत्यक्षदृष्टं तत्त्वं । अन्तरहमिति प्रमाणान्तरिनरपेक्षं अनुभवसिद्धं जीवाख्यं तत्त्वम् । अनयोरुभयोर्मूलमीश्वराख्यं तत्त्वं यस्यापारशक्तेर्जग-जीवनियामकत्वं सिद्धचित । तत्त्वत्रयाभ्युपगमेऽद्वैतहानिन मन्तव्येति चित्रदृष्टान्तेनाह ।

अत्र सृष्टिक्षपे नामक्षपात्मके चित्रे जगित चित्रत्वमारोपितं, छोक्यं जगिचत्रस्थानीयं दृश्यं, विलोकिता दृष्टा, पटः जगद्रृपस्य चित्रस्याधिकरणं, प्रकाशो जगद्रृपचित्रदर्शनस्य साधनं येन विना दृष्टृदृश्ययोः सतोरपि दर्शनं न भवति । इदं सर्वं स एक एवाभवत् । एकस्यैव ब्रह्माख्यस्य सद्भावस्यानवधिकशक्तिमत्त्वात् अधिभृता-ध्यात्माधिकरणादिप्रकारभेदः प्रत्यपादि । तस्मादुपादानं निमित्तं च दृग्दृश्यव्यवहारविषयस्यास्य सर्वस्य जगतो जीवस्य च ब्रह्मवेत्युक्तं भवति । "सर्वं खिल्वदं ब्रह्म" "अनेन जीवेनात्मना नामक्षपे व्याकरवाणी" त्यादिवाक्यानां विषयोऽत्र दृष्ट्वयः । (अ)—यद्येकमेंव सद्वस्तु परं ब्रह्म सर्वशक्तत्वाज्जगज्जी-वेश्वरात्मकं भवति, कथं तर्हि परमार्थस्वरूपमेकमेवेति नावगम्यत इत्याह आरभ्यत इति ।

## आरभ्यते जीवजगत्परात्म-तत्त्वाभिधानेन मतं समस्तम् । इदं त्रयं यावदहंमति स्यात् सर्वोत्तमाऽहंमतिश्चन्यनिष्ठा ॥ ४ ॥

(भा) सगस्तं पतं सर्वेऽपि शास्त्रीयाः सिद्धान्ताः द्वैतादय इत्यर्थः । जीवजगत्परात्मतत्त्वाभिधानेन जीवोऽहंपदार्थः जगदिदं सर्व पर आत्मा ईश्वर इति तत्त्वानां अभिधानेन आख्यानेन, आरभ्यते उपकम्यते । अद्वैतिनामप्यभिमतं हि जगदादितत्त्वत्रयम् । प्रारभ्यत इत्युक्तेर्मतस्य तत्त्वत्रये प्रारम्भः न तु तत्र पर्यवसानमित्यर्थः । यद्येकमेव परमार्थतत्त्वं, कथं तिर्हे तस्य तत्त्वत्रयरूपमवगम्यते ? अहंमतिसापेक्षं तिदिति प्राह इदं तत्त्वत्रयं जगज्जीवेश्वराख्यं यावदहंमित स्यादिति । इदं तत्त्वत्रयं जगज्जीवेश्वराख्यं यावदहंमित यावत्यहंमितः स्याद्भवेत् । यावत्कालमहंभीस्ता-वत्कालं तत्त्वत्रयग्रहणं भवतीत्यर्थः । अहंमतिग्नुन्यनिष्ठा आहंमत्याऽहंधिया शून्या रहिता निष्ठा स्थितिः सर्वोत्तमा सर्वासां निष्ठानां उत्तमोत्कृष्टा भवतीति वाक्यशेषः ।

सत्त्वेऽपि बह्दीनां निष्ठानां निगमागमोपदिष्टानां एषाऽध्या-त्मनिष्ठा परमोत्कृष्टा भवति । यत्राहंमतेरेव विलयेन जगज्जीवेश्वर-भेदव्यवहारस्य मूलभूतो ब्रह्माख्यः सद्भावः साक्षादनुभूयत इत्यर्थः । तस्मादीदृशी भवत्यहंधीः यया परमेकं ब्रह्माभेदस्वरूपं तत्त्वत्रय-मूलकबहुभेदात्मकत्वेन दृश्यते । परमार्थतत्त्वप्रहणप्रतिबन्धिकेयं प्रन्थिरूपिण्यहंघीरन्यत्र विस्तरेण व्याख्यायते ।

(अ)—असत्यामहंघियां जगज्जीवेश्वराणां पृथग्मावस्यानु-पलभ्यत्वात् किमिदं सर्वे जगदसत्यं उत सत्यमित्यादिशङ्कानिवा-रणार्थे प्रवृत्तानां नानाशास्त्रीयसिद्धान्तवादानां परमार्थतत्त्व-महणे साक्षादुपयोगित्वं नास्तीत्याह । सत्यं मृषावेति ।

## सत्यं मृषा वा चिदिदं जडं वा दुःखं सुखं वेति मुधा विवादः। अदृष्टलोका निरहंप्रतीति-र्निष्ठाऽविकल्पा परमाखिलेष्टा॥ ५॥

(भा)—इदं जगत् सत्यं मृषा वा, किं सत्यमृत मिथ्या ? किमिदं चित् चेतनं जडं वोताचेतनं ? किमिदं जगत् सुखं दु:खं वा, एवमादिर्विवादोऽविद्यायामन्तरे वर्तमानानां पण्डितंमन्यानां विविधो वादः सुर्येव विफल एव, न साक्षात्कारोपयोगीत्यर्थः । निष्ठैव संशयच्छेदिनी सर्वेषां वादानां तिरस्कर्त्री चेत्युत्तरार्धेनाह ।

अदृष्टलोका न दृष्टो लोको यत्र सा, यस्यां निष्ठायां लोको भिन्नतया न विषयो भवति सेत्यर्थः । निरहंप्रतीतिः निर्गता अहंप्रतीतिर्यस्यास्सा, अविकल्पा अविद्यमानो विकल्पो यस्याः सा । किमिदं सत् उत न १ किमिदं चित् उत न १ किमिद्मानन्दमुत ने १ त्यादि विकल्पशून्या निष्ठा परमा उत्कृष्टा, अखिल्छा अखिलानां द्वैतादिमतानुसारिणामिष्टा संमता भवतीति वाक्यसम्बन्धः । अत्यन्तविरुद्धसिद्धान्तानुसारिभिः द्वैताद्वैतादिवादिमः सर्वेरप्यास्तिकैः भिक्तज्ञानयोगाद्यन्यतममार्गस्य परमपुरुषार्थसिद्धं प्रत्यावश्यकत्वमभ्युपगम्य तत्तन्मतानुरोधेनोपदिष्टासु निष्ठासु विषयचिन्तनस्याहंभावस्य वा नास्त्यवकाशः । सर्वासु निष्ठासु लक्ष्यस्यैकाग्रधिया हि ध्येयत्वमुपदिश्यते । तस्मात्सत्या-सत्य-चिदचित् -सुखासुख-एकानेकादि-विकल्पविवर्जिताऽध्यात्म-निष्ठा सर्वेषां सम्मतेत्युक्तम् ।

अत्र सत्यं मृषा वेति त्रिधा विकल्पोत्थापनेन परमार्थसत्यं सदेव न मृषा, चिदेव न जडं, सुखमानन्दमेव न दुःखमिति सचि-दानन्दस्वरूपं निष्ठयानुभवैकवेद्यं न विवादविषयो भवितुमर्हतीति गूढामिप्रायो लक्ष्यः । अत्र न मृषा न जडं न दुःखमिति तत्त्वप्रतिपादनस्यान्तर्भावात् सांख्य - सौगत - शून्यवादिसमयेषु भगवतो महर्षरसम्मति र्द्रष्टव्या ।

(अ) — अथ जगज्जीवेश्वराणामखण्डात्मन्यैक्यात् तत्र दृग्दश्य भेदाभावात्तस्यानन्तदृष्टिस्वरूपत्वमुपपादयति । सरूपबुद्धिरिति ।

## सरूपबुद्धिर्जगतीश्वरे च सरूपधी रात्मिन यावदस्ति । अरूप आत्मा यदि कः प्रपश्येत् सा दृष्टिरेकाऽनवधिर्हि पूर्णा ॥ ६ ॥

(भा) — यावदात्मि स्थूलस्क्माद्यन्यतमशरीरावच्छिने द्रष्टरि, शारीरपरमलात्मपदं, **सरूप**धीः सरूपः रूपेण सह वर्तत इति सरूपः, सरूप आत्मा इति धीर्मतिरस्ति तावज्जगित ईश्वरे च सरूपबुद्धि जीगत्सरूपं, ईश्वरः सरूप इति बुद्धिर्भवत्येव । अत रूपमन्नप्राणादिकोशान्यतमपरं शरीरं, न केवलं चक्षुर्ग्राह्यस्थूल-देहमात्रपरमित्यवगन्तव्यम् । पञ्चकोशात्मकं देहमित्युत्तरत्र वक्ष्य-माणत्वात् । अनेन जगतो जीवस्येश्वरस्य च सरूपत्वमरूपत्व-मुभयमप्यभ्युपगम्य, तेषामरूपत्वेऽखण्डात्मन्यैक्यमुत्तरार्धेनाह । यद्यात्मा अरूपो रूपवर्जितः अशरीरः तर्हि कः प्रपश्येत् को वा द्रष्टा भवति ? ''यस्मिन् सर्वाणि भूतान्यात्मैवा भूद्विजानतः '' इत्युक्तदिशा सर्विसमन्नात्मभूते सति सर्वभृतात्मभृतस्यात्मनोऽन्यत्वेन दृश्यस्य द्रष्टव्यस्य वाऽभावादेक एवारूपः सर्वाणि रूपाणि श्रसित्वा लसति । तत्र दग्दश्यव्यवहारस्यानवकाशात् तत्केन कं पश्येदित्यादिवाक्यैः अद्वैतमखण्डमात्मानमाह श्रुतिः । अत्रापि ''सा दृष्टिरेकाऽनविधिर्हि पूर्णा '' इत्याह । कः प्रपद्येदित्याक्षेपेण नास्ति द्रष्टेति सिद्ध्यति । तत्र हेतुमाह । हि कुत इति हेतु माह । सा तच्छब्दवाच्या दृष्टिश्चित्त्वरूपिणी एकाऽद्वितीयाऽ-खण्डेत्यर्थः । अनविधरनन्ता पूर्णा सर्वत्रेत्यर्थः । द्रष्टेत्युक्ते द्रष्टु-रन्यत्वेन दश्यस्यास्तित्वशङ्कानिरासाय दृष्टिरित्युक्तम् । आत्मन-श्चित्त्वरूपत्वं रुक्षयितुं दृष्टिरित्याह । न तु द्रष्टारमात्मानमन्तरा दृष्टिः पृथग्भवतीति विवक्षया ।

पारावारात्तरङ्गपटलेप्विव परस्माद्वसणोऽनेककोटिब्रह्माण्डेप्व-नवरतं जन्मस्थितिभङ्गं प्राप्नुवत्सु, तथा जायमानानां एकै-कस्यापि ब्रह्माण्डस्य पिण्डाण्डस्य वा दृग्दृश्याधाराधेयजगदीश्व-रादिभेदन्यवहारयोगे सिद्धेऽपि, अखण्डस्यात्मनः स्वरूपं दृष्टिपदवाच्यं नित्यं पूर्णमविकार्येव भातीत्युक्तं भवति ।

अत्र पूर्वार्धेन जगदीशयोः सरूपत्वं जीवस्यात्मनः स-रूपत्वायत्तमित्युक्त्वोत्तरार्धेन तस्यात्मनोऽरूपत्वसिद्धावनवधिका-खण्डदृष्टिस्वरूप आत्मैक एव नित्यसिद्धो ग्राह्यो भवतीति प्रति-पादनात् द्रष्टुरात्मनोऽरूपत्वमेव परमार्थतत्त्वमिति स्पष्टः सिद्धान्तः । तथापि द्रष्टुर्विषयिणः सरूपत्वं जगदीशयोः स-रूपत्वग्राहकमित्युक्तम् ।

कथं तहींदं अनित्यमपि तात्कालिकं सरूपत्वमात्मनः सम्भवतीत्यन्यत्र विचारितम्।

(अ)—-द्रष्टुरात्मनः सशरीरत्वप्रसङ्गात् शरीरं पञ्चकोशात्मकं शरीरात्मबुद्धचैव भुवनज्ञानमित्याह । यत्पञ्चकोशात्मकमिति ।

### यत्पञ्चकोशात्मकमस्ति देहं तदन्तरा किं भुवनं चकास्ति? देहं विना पञ्चविधं तदेतत् पश्यन्ति के वा भुवनं? भणन्तु॥

(भा) — पश्चकोशात्मकं अन्नमय-प्राणमय-मनोमय-विज्ञान-मयानन्द्रमयाः पश्चकोशाः आत्मा रूपं यस्य तत् । यद्देहमस्ति, तदन्तरा तद्देहमन्तरेण भ्रुवनं चक्पस्ति कि १ जगदस्तीत्यनुभव एव नाम्तीत्यर्थः । देहाधीनं जगद्ग्रहणमिति भावः । तत्तस्माज्जगद्ग्रहणस्य देहायत्त्वात् हेतोः एतत्पश्चविधं अन्नमयादिपश्चभेदवद्देहं शरीरं विना के वा भ्रुवनं पश्यन्ति, भणन्तु । शरीरं विना न केऽपि भुवनं गृह्णन्तीति विदितमेतत् सर्वेषामिति भणितम् । तस्मादिह शास्त्रे यत्र शरीरपदं प्रयुक्तं तत्रान्नमयादिपश्चकोशान्यतमं शरीरं ग्राह्मम् । न तु केवल-मन्नमयमिदं स्थूलं शरीरमिति ज्ञेयम् ।

शरीरभुवनयो व्यष्टिसमष्टचो रंशांशिभावादंशस्यांश्यधीन-त्वाच्छरीरे भुवनाधीने सति शरीरबद्धस्य विषयिणः शरी-रात्माभिमानवतः शरीरबन्धमन्तरा विषयित्वमेव न सिद्धचित । असित शरीरबन्धे विषयित्वस्यासिद्धेः कस्य गोचरः स्याद्भुवना-कारो विषयः ? (क) --भानवव्यक्ती द्रष्टुर्विपयिणः मनोमयत्वात्तस्य विषय-भूतं भुवनमपि मनोमयं भवतीति वृत्तिविषयतादात्म्यं प्रति-पादियतुं भुवनस्य मनोमयत्वमाह, शब्दादिरूपमिति।

## शब्दादिरूपं भुवनं समस्तं शब्दादिसत्तेन्द्रियवृत्तिभास्या। सत्तेन्द्रियाणां मनसो वशे स्या-नमनोमयं तद्भवनं वदामः॥

(भा)—समस्तं भुवनं सर्वमिदं जगत् शब्दादिरूपं शब्दादयः शब्दादयः शब्दादयः स्वरूपं यस्य तत्। अस्मदादिभिर्गृद्धमाणस्य जगतः शब्दादिगुणसमुदाय एव स्वरूपं भवतीत्यर्थः। शब्दादिसत्ता शब्दादीनां गुणानां सत्ता स्थिति-रिन्द्रयष्टित्तभास्या श्रोत्रादीन्द्रयाणां वृत्तिभिर्व्यापारैर्भास्या प्रकाश्या भवति। शब्दादिगुणान्प्रति श्रोत्रादीनां भासकत्वोक्ते-स्तेषां श्रहणस्येन्द्रियाधीनत्वमुक्तम् । इन्द्रियाणां श्रोत्रादीनां सत्ता सद्भावो मनसो वशे स्यादिन्द्रियाणामिष मनोऽधीनत्वमुक्तम् । तत् तस्मात् भुवनस्य शब्दादिगुणसमुदायरूपत्वात् शब्दादिगुणानामपीन्द्रियनिष्ठत्वात् इन्द्रियाणामिष मनोमूलत्वात् हेतोः भुवनं जगत् उद्देश्यं मनोमयं विषेयं मनसो विकारं वदामः।

अत्र सूक्ष्मस्य मनसः स्थूलरूपं जगदिति प्रतिपादितम् । स्थूलसूक्ष्मयो रवस्थाभेदसिद्धयो र्जगन्मनमो स्तादात्म्यसम्बन्धो प्राह्यः । एकस्मादेव कारणभूताद्वस्तुनोऽनयोर्जन्मादिसिद्धेः । तदु-त्तरश्लोके प्रतिपादयति ।

व्यष्टिगतं समष्टिगतं च मनस्तत्त्वमुद्दिश्य मनोमयं भुवनिमत्युक्तम् । व्यष्टेर्देवदत्तस्य मनसि नष्टे तस्य मानसं भुवनं नष्टं भवति, न तु यज्ञदत्तस्य समष्टिभूतेश्वरस्य वा ।

अव्यक्तान्महन्महतोऽहङ्कारस्तस्मात् पञ्चतन्मात्राणि तेभ्य इदं जगदित्यवस्थाभेदबहुलं सङ्कोचिकासकमं पूर्वेरुक्तं इह स्मारयामः।

(अ)—लोकस्य धिया सहाविनाभावे सत्यपि धियो भास-कत्वमाह धियेति ।

# धिया सहोदेति धियाऽस्तमेति लोकस्ततो धीप्रविभास्य एषः । धीलोकजन्मक्षयधाम पूर्णं सद्वस्तु जन्मक्षयशून्यमेकम् ॥९॥

(भा) — लोक: जगत् धिया सह सर्वासां मनोवृत्तीनां मूल-वृत्त्याऽहं धिया सहोदेत्युद्गच्छति । धिया सहाहं धिया वृत्तिरूपया सहास्तमेति अदर्शनं गच्छति । ततः तस्मादेष लोकः 'इदं जगत् ' इति व्यवहारसिद्धः धीप्रविभास्यः अहंमूलकधीवृत्त्यैव प्रकाश्यो भवतीति सिद्धान्तीकुर्मः ।

विषयभृतिधयश्चिद्र्पत्वाद्वासकत्वं विषयभृतलोकस्य भास्यत्वं च स्पष्टं भवति । सर्वस्यापि जगतो मनोमयत्वनिरूपणेन सूक्ष्म-रूपधीवृत्तेः स्थूलाकारत्वेन जगतः प्रतिपादनाद्धीवृत्तौ स्वमूले आश्रये उपसंहतायां वृत्तिविषयावान्तरबाद्यौ धीलोको तुल्योदया-स्तमयौ सदेकम्लावेव भवत इत्युत्तरार्धेन द्रवयति । धीलोक-जन्मक्षयधाम, धियोऽहंधियो लोकस्य जगतः जन्मन उत्पत्तेः क्षयस्य विलयस्य च धाम मूलं स्थानं पूर्ण मभिन्न मवाधितत्वात् सूक्ष्मस्थूलभेदभावाभ्यां धीलोकाभ्याम् । जन्मक्षयशून्यं जन्मना क्षयेण च शून्यं वर्जितं सद्दस्तु, उत्पत्तिप्रलयवतोर्धालोकयोः कारण-सामग्रीत्वेन प्रतिपादितं स्वयमुत्पत्तिप्रलयविवर्जितमेकं जगज्जीवा-द्यनेकाकारव्यवहारस्य मूल्रत्वेऽप्येकमेव भवतीति वाक्यशेषः ।

प्रन्थारम्भे निष्कलब्रह्माख्यसद्भावस्मरणद्वारा सहजात्मनिष्ठा-मुपपाद्यानन्तरं सकलब्रह्माख्यस्य सर्वेश्वरस्य शरण्यत्वेनोपपादनाय सम्पूर्णात्मसमर्पणरूपायां प्रपत्तावुपदिष्टायां, एकस्यैव ब्रह्मणः सकलनिष्कलभेदेनास्मदादेर्प्रहणक्षमत्वाद्विधा मङ्गलमाचरितम्।

वस्तुतस्त्वेक एव सन् पुरुषो जगदाद्याकारो भवतीति दृढी-करणाय स एवापारशक्तिः सर्वकारणसामग्रीति स्वैनिदान-मिति श्लोकेन सिद्धान्तमुक्त्वा जगज्जीवेश्वराख्यतत्त्वत्रयस्य पार-मार्थिकत्वशङ्कानिवारणाय सर्वस्यापि समयस्य प्रारम्भस्तत्त्वत्रये पर्यवसानं तु सन्मुले सद्वस्तुनीति निष्कलत्वं स्मारितं आर्भ्यत इति श्लोकेन ।

निरहंभावनिष्ठयैव तत्त्वसिद्धिर्न तत्त्वविचारणाय प्रवृत्तैर्नानासिद्धान्तवादैरिति पकिषयं जिज्ञासुमात्मोन्मुखीकर्तुं निर्विकल्पनिष्ठां सत्यं मृषा वेति श्लोकेन स्मारियत्वा, सरूपधीरिति
श्लोकेन प्रमाणान्तरिनरपेक्षं अस्मदादेरनुभवसिद्धस्याहमाख्यस्य
जीवस्य सरूपत्वादेव जगत ईशस्य च सरूपत्वमित्यभिधाय,
गृहीतुर्जीवस्य प्रारम्भो रूपग्रहणे पर्यवसानं तु सर्वस्वरूपातीते
निरविषके स्वरूपभूते निष्कले सद्वस्तुन्येवेति सिद्धान्तितम् ।
एवं सर्वत्र सकलत्वप्रसङ्गे निष्कललं विस्मृतं माभूत् सकलत्वं
तु व्यवहारिसद्धत्वादिस्तित्वेनाभ्युपगम्यमेवेति सकलनिष्कलपक्षयो
विरोधस्तु तर्कयुक्तिमदोन्मत्तवुद्धिगत एव, न वस्तुगत इति च
तत्र तत्र स्मारयन्नेव प्रवृत्तिमदं शास्त्रमवगन्तव्यम् ।

एवमेव यत्पश्चकोशात्मकं शब्दादिरूपं धिया सहोदेति इति त्रिभिः श्लोके स्समष्टिव्यष्टचोरभेदं तत्त्वतो निश्चित्य व्यष्टेजीवस्य पञ्चकोशात्मकं शरीरमेव जगद्भवति, समष्टेरीशस्य पञ्चकोशात्मकं जगदेवशरीरं भवतीति च गमयित्वा, पञ्चको-शान्यतमस्य मनोमयस्य स्वरूपं विचार्य जगतो मनोमयत्वप्रति-पादनद्वारा मनोमूलाहंधीभास्य-लोकस्याहंधिया मुपसंहारः, अहं-धियश्च सद्वस्तुनीति प्रतिपादनेन सद्वस्त्वेवाहंधीरूपद्वारा मनोम-यात्मकभुवनाकारतां गतिमिति स्पष्टीकृतवान् । (अ) — अथोक्तलक्षणे सद्वस्तुनि तादात्म्यनिष्ठैव सद्र्शनिम-त्याह भवन्त्वित ।

# भवन्तु सद्दर्शनसाधनानि परस्य नामाकृतिभिः सपर्याः। सद्दस्तुनि प्राप्ततदात्मभावा निष्ठैव सद्दर्शनमित्यवेहि॥ १०॥

(भा)—नामाकृतिभिः नामभिरनन्तैः शिवविण्णुब्रह्मेन्द्रादिनामभिः आकृतिभिः हिरण्मयादिमूर्तिभिः पृथिव्यप्तेजोवाय्वाकाश-सूर्यचन्द्रयजमानाख्याभिरष्टाभिर्मूर्तिभिर्वा परस्येशस्य सपर्याः कियमाणाः पूजाः सद्दर्शनसाथनानि सतः पुरुषस्य सर्वेश्वरस्य (कर्मणि षष्ठी) दर्शने साक्षात्कारे साधनानि सहकारीणि भवन्तु सन्तुनाम । जीवकल्पितृष्ववाहन-गरुडवाहनादि-मृर्तिभि रीश-कल्पिताग्निवाय्वादित्यादिमूर्तिभिर्वा सर्वाधिष्ठातृचैतन्यस्य सर्वेश्व-रस्योपासनं फलप्रदमेव । फलं चोपासकश्रद्धानुरूपं उपास्य-मानस्येश्वरस्यानुग्रहाधीनम् । श्रद्धामयस्योपासकपुरुषस्योपास्य-मूर्तिनिरपेक्षं मूर्त्यभिमानिनी देवता फलं विधत्ते । तस्माद्धह्मात्म-साक्षात्कारस्य नामसङ्कीर्तनानि मूर्तिपूजनानि च उपयोगीन्येव । निष्ठैव साक्षात्कार इत्याह । सद्दस्तुनि सर्वासामुपास्यमानमूर्तीना-माश्रयभूते सद्भावाख्ये ब्रह्मणि, पाप्ततदात्मभावा, प्राप्तः लब्धः

स एवात्माहमिति भावः यस्यां सा । उपास्यमूर्तेग्रश्रयो यः स एवाहंप्रत्ययस्याश्रय इति तादात्म्यसिद्धिर्यस्यां निष्ठायां, सैव निष्ठा नान्या सद्दर्शनं सत्यसाक्षात्कार इत्यवेहि जानीहीत्युपदेशः ।

अत्र श्लोके सहजात्मनिष्ठैव सद्दर्शनमित्युपपादितम् । अन्यत्र "आत्मानमीक्षेते "ति श्लोके जीवस्येशेन भोग्यत्वमुपपाद्य परम-प्रपत्तिपितपादनद्वारा प्रकारान्तरेणात्मद्दर्शनं प्रपिच्चितम् । तस्मा-दुभयथा स्वरूपसाक्षात्कारः प्रतिपादितो द्रष्टव्यः । ग्रन्थारम्भे मङ्गलाचरणश्लोकद्वयतात्पर्यभूतकैवल्यनिष्ठासायुज्यसम्पत्त्योः क्रमश एकस्य सतो ब्रह्मणो निष्कलसकलरूपसाक्षात्कारस्वरूपत्वं स्मारितं भवति ।

(अ)---अथ जिज्ञासो विचारशीलस्यान्वेषणरूपं साधन-मुपदिशति द्वन्द्वानीति ।

#### द्वन्द्वानि सर्वाण्याखिलास्त्रिपुट्यः किञ्चित्समाश्रित्य विभान्ति वस्तु । तन्मार्गणे स्याद्वालितं समस्तं न पद्यतां सच्चलनं कदापि ॥ ११ ॥

(भा) — सर्वाणि दृन्द्वानि आत्मानात्मजडचेतनदृग्दृश्यविष-यिविषयादीनीतरेतराश्रयाणि । तथा अखिलाः त्रिपुट्यः ज्ञातृ-ज्ञानज्ञेयाद्याश्च किञ्चिद्वस्तु किमप्याश्रयभृतं म्लस्वरूपं समाश्रि- त्याश्रयत्वेनालम्वय विभान्ति प्रतिभान्तीत्यर्थः। तन्मार्गणे तस्याश्रयभृतस्य वस्तुनो मार्गणेऽन्वेषणे कृते, समस्तं द्वन्द्वत्रिपुटचात्मकं
सकलं गिलतं स्याददर्शनं गच्छेदित्यर्थः। सत्यश्यतां सकलद्वन्द्वत्रिपुटीनामाश्रयभृतवस्तुनोऽन्वेषणेन द्वन्द्वेषु त्रिपुटीषु च
विगलितासु यदगलितं परिशिष्टं भवति तत्सत्यमन्वीक्षमाणानां
न कदापि चलनं चलत्वं नास्ति, अचला निष्ठा भवतीत्यर्थः।
सत्यमन्वीक्षमाणस्य सत्याकारवृत्तिरूपत्वं भवति। अन्यत्र चोक्तं
श्रीमहर्षिणा। "स्वात्मभूतं यदि ब्रह्म ज्ञातुं वृत्तिः प्रवर्तते।
स्वात्माकारा तदा भूत्वा न पृथक् प्रतितिष्ठति" इति। एवं
सर्वेषां द्वन्द्वानां सकलानां त्रिपुटीनां आश्रयसापेक्षत्वोपपादनद्वारा मूलाश्रयान्वेषणेनाचलत्वप्राप्तिरुक्ता।

(अ)—अथ बहुभिः प्रकारैः विद्या कथ मित्यारभ्य विधे: प्रयत्नस्येति श्लोकपर्यन्तं तत्त्वानुसन्धानस्योपायानाह ।

विद्या कथं भाति न चेदविद्या विद्यां विना किं प्रविभात्यविद्या ॥ द्वयं च कस्येति विचार्य मूळ-स्वरूपनिष्ठा परमार्थविद्या ॥ १२ ॥

(भा)—विद्या कथमिति—अविद्या न चेत् विद्या कथं भाति ? एवं विद्यां विना विद्या न चेत् कथमविद्या प्रविभाति ? विद्याविद्ये अन्योन्याश्रयं द्वन्द्वमित्यर्थः । द्वयं च विद्याऽविद्या च कस्योति विद्यावान्कोऽविद्यावान्कः, को वाऽधिकरणं विद्याविद्ययोन्तिति विचार्य सूक्ष्मेण तत्त्वविचारेण पर्यालोच्य या मूलस्वरूपिनष्ठा मूलस्वरूपे विद्याविद्ययोराश्रये निष्ठा प्रतिष्ठा सैव परमार्थविद्या परमः अर्थः प्रयोजनं यस्याः सा परमार्था सा विद्याऽनुभूति-स्वरूपिणी यद्वा परमार्थः सत्यं परमः सर्वोत्कृष्टः अर्थो वाच्य इति व्युत्पत्तेः, तस्य परमार्थस्य सत्यस्य (कर्मणि पष्ठी) विद्या अनुभवपर्याय-वेदनार्थकात् सकर्मकाद्विदेर्धातो रर्थानुगमात् वेदनात्मकं ज्ञानमेव विद्या भवति । अनुभवात्मकज्ञानमेव परमार्थ-विद्येद्येके लौकिकी विद्या केवलं मानसं ज्ञानमेवेत्यर्थः ।

(अ)—एवं विद्याविद्यात्मकमूलान्वेषण मुपदिश्य ततोऽपि सूक्ष्मतरं ज्ञातृज्ञानज्ञेयरूप-त्रिपुटीमूलाश्रय-विज्ञानेन ज्ञातुः सत्त्वरूपेण तादात्म्यानुभवमाह । वोद्धार्मिति ।

बोद्धारमात्मानमजानतो यो बोधः स किं स्यात्परमार्थबोधः। बोधस्य बोध्यस्य च संश्रयं स्वं विजानतस्तद् द्वितयं विनश्येत्॥१३॥

(भा) — बोद्धारं ज्ञातारमात्मानं विषयिण मजानतोऽनु-पलभमानस्य पुंसो यो बोधो यज्ज्ञानं जायते स बोधः परमार्थबोधः सज्ज्ञानं स्यात्किम् १ न भवतीत्यर्थः । बोधस्य ज्ञानस्य बोध्यस्य ज्ञेयस्य च संश्रयमाश्रयं स्वमात्मानं विषयिभृतं विजानतो ज्ञातवतः पुरुषस्य तद्द्वितयं बोधो बोध्यश्च ज्ञानं ज्ञेयमुभयमपि विनश्योद्विलयं गच्छेत् । अत्र विषयी विषयो वृत्तिरिति त्रितयं ज्ञातृज्ञेयज्ञानरूपं त्रिपुटीत्युच्यते । ज्ञातु-विषयिणः स्वज्ञाने सति तस्य सत्त्वरूपादभेदानुभवसिद्धेः सत्त्वरूपस्य न केवलं विषयिणं प्रति, किं तु वृत्तिं विषयं प्रति चाश्रयभूतत्वाद्विषयिणः सत्त्वरूपसाक्षात्कारे वृत्तिविषययोरिष स्व-रूपादभेदोऽवगम्यत इति विवक्षया तद्वितयं विनश्येदित्युक्तम् । विषयिणश्चिद्रपत्वात् विषयवृत्तीनां तद्विकारात्मकत्वाद्विषयिज्ञानस्य प्राधान्यं स्पष्टमुक्तम् ।

आहचान्यत्र भगवान्महर्षिः (रमणगीता XII 4,5.)-—

- " अभिन्नो विषयी यस्य स्वरूपान्मनुजर्षम । व्यापारविषयौ भातस्तस्याभिन्नौ स्वरूपतः ॥ "
- '' विभिन्नो विषयी यस्य स्वरूपादभिमानिनः । व्यापारविषयौ भातस्तस्य भिन्नो स्वरूपतः ॥ ''
- (अ)—विषयिज्ञानं मूलस्वरूपप्रापकमित्युक्तम् । तच स्वरूपज्ञानं विषयिणो व्यवहारसिद्धज्ञानाज्ञानयोरन्यतरन्नेति उभयस्माद्विलक्षणं तच्चिद्रूपमिति पुनर्द्रदयति निद्रा न विद्येति ।

## निद्रा न विद्या ग्रहणं न विद्या यह्णाति किश्चित्र यथार्थबोधे । निद्रापदार्थग्रहणेतरा स्या-चिदेव विद्या विलसन्त्यश्चन्या ॥१४॥

(भा)—निदा अज्ञानं यत्र पदार्था न गृह्यन्ते न विद्या ज्ञानं न भवति । स्वरूपानुभवे आत्मनोऽन्यत्किमपि न दृश्यत इति प्रतिपादनात्पदार्थानामग्रहणं अज्ञानं महती विस्मृतिरेवात्म-ज्ञानमिति कश्चन मूढः प्रतीयात् । तस्मादग्रहणमज्ञानमेव नात्म-ज्ञानमित्याह । यहणं ज्ञानं पदार्थानामिति शेषः न विद्या न ज्ञानम् । विषयिणमन्तरेण विषयाणां ज्ञानमपि न विद्या न परमार्थज्ञानं भवति । यथार्थबोधेऽनुभवात्मके किञ्चित्किमपि ग्रह्णात्यात्मस्वरूपादन्यत्वेनेत्यर्थः । निदापदार्थग्रहणेतरा निद्राऽज्ञानं पदार्थानां प्रहणं लौकिकं ज्ञानं च निद्रापदार्थ-ग्रहणे ताभ्यामितरा ज्ञानाज्ञानविलक्षणा चिदेव, आश्रयभूत-चैतन्यमेव, विद्या सद्विद्या यथार्थबोधो भवतीत्यर्थः । द्वन्द्वविरुक्ष-णत्वोत्तया शुन्यमिति न मन्तव्यमिति अञ्चानयेति विशेषणम् । पूर्णा सा चिदित्युक्तम् । न सा चिज्जडवत्तरस्थेति द्रहयितुं विल-सन्तीति विशेषणम् । स्वयं भासमाना ज्ञानाज्ञानात्मकं द्वन्द्वं भासयत्यपीति ग्राह्म ।

(अ) — अथ सत्यं ज्ञानमेकमेव, नानारूपाणां ज्ञानानां पृथ-ग्मावो नास्तीति स्वर्णभूषणदृष्टान्तेनाह सत्य इति ।

### सत्यश्चिदात्मा विविधाक्वातिश्चित् सिद्धयेत्प्रथक्सत्यचितो न भिन्ना। भूषाविकाराः किमु सन्ति सत्यं विना सुवर्णं पृथगत्र लोके॥ १५॥

(भा)—चिदात्मा ज्ञानस्वरूप आत्मा सत्य एक एव, विविधाकृतिश्चित् नानारूपं ज्ञानं इत्यर्थः सत्यचितः सत्यज्ञान-स्वरूपादेकस्मात् पृथक् भिन्ना न सिद्धचेत् । नानारूपात्मक-ज्ञानस्य निर्मूलज्ञानस्य सत्यज्ञानात् पृथक्सत्ता नास्तीत्यर्थः। अत एव तादृशं नानाज्ञानमज्ञानमाहुः। अत्र लोके सत्यं सुवर्णं विना स्वरूपभूतोपादानद्रव्यं हित्वा पृथक् भेदतः भूषाविकाराः किष्ठ सन्ति शृषणभेदानामाकारभेदेऽपि सुवर्णात् पृथम्भावो नास्तीति भावः। एकस्यैव सतो भावस्य नानारूपत्वं पूर्वमेव निरूपितम्। अत्र तस्य सद्भावस्य चित्स्वरूपत्वमुपपाद्य, चित्स्वरूपस्याखण्डा-त्मनोऽरूपस्य रूपभेदा अस्मदादयो जगचेति गमयति। चिद्र-पत्वादेव जगतो मनोमयत्वं पूर्वमुपपादितम्।

(अ)—अस्मत्प्रत्ययगोचरस्य विषयिणो मूलमन्वेषणीयत्वेन प्रतिपादयितुमाह तद्युष्पदोरिति ।

#### तद्युष्मदोरस्मदि संप्रतिष्ठा तस्मिन्वनष्टेऽस्मदि मूलबोधात्। तद्युष्मदस्मन्मितवर्जितेका स्थितिज्वेलन्ती सहजाऽत्मनः स्यात्॥

(भा)—तद्युष्मदोः तच्च युष्मच तद्युष्मदी तयोः तत्प्रत्ययगोचरस्य परोक्षविषयस्य युष्मत्प्रत्ययगोचरस्य प्रत्यक्षविषयस्य च अस्मिद अस्मत्प्रत्ययगोचरे विषयिणि संप्रतिष्ठा संस्थितिर्भवति । उत्तमपुरुषवाच्यं अहंप्रत्ययगोचरं विषयिणमाश्रित्य परोक्षप्रत्यक्षविषयौ प्रथममध्यमपुरुषवाच्यौ तत्प्रत्यय-त्वंप्रत्ययगोचरौ व्यवहतौ भवतः । तस्मात्तिस्मनसमिद अस्मत्प्रत्यये मूलबोधात् मूलस्य आश्रयस्य स्वरूपस्य बोधाद्वेदनाद् विनष्टे विलयं गते सित तद्युष्मदस्मन्मतिवर्जिता तच्च युष्मच अस्मच तद्युष्मदस्मदः ता एव मतयः प्रतीतयः ताभिः वर्जिता रहिता, तदादिप्रत्ययशून्या, एका भेदवर्जिता, ज्वलन्ती भासमाना, आत्मनः स्थितिर्निष्ठा, सहजा स्यात्, अकृत्रिमा सिद्धा भवतीत्यर्थः । एवं तदादि-प्रत्ययव्यवहारास्पदभूतस्य अहंप्रत्ययस्य मूलान्वेषणेन सहजिनष्ठो-पाय उपदिष्टः ।

(अ)—-देशकालातीतस्य सतः पुरुषस्य देशात्मना कालात्मना चावस्थितत्वादेशकालतत्त्वविचारद्वारापि तस्य साक्षात्कारो युक्त इति प्रतिपादयति भूतिमिति ।

#### भूतं भविष्यच भवत्स्वकाले तद्वर्तमानस्य विहाय तत्त्वम् । हास्या न किं स्याद्वतभाविचर्चा विनेकसंख्यां गणनेव लोके ॥

(भा) — भूतमतीतकालः भविष्यदनागतः चेति समुचयः उभावपि स्वकाले सम्भवसमये, भवद्वर्तमानमेवेति प्राह्मम्। भूतवृत्तान्तः प्रचलनसमये वर्तमान एवासीत्। एवं भविष्यद्-वृत्तान्तः प्रचलनसमये वर्तमान एव भविष्यति । तस्माद्भृतस्य भविष्यतो वा तत्त्वे सूक्ष्मतरं विचारिते उभयोरपि वर्तमानं स्वरूपमित्यवगम्यते । तत् तस्मात्कारणात् वर्तमानस्य तत्त्वं स्वरूपं विद्वाय त्यक्ता, क्रियमाणा गतभाविचर्चा गतं भूतं भावि भविष्यत् तयोश्चर्चा लोके व्यवहारे एकसंख्यां विना एकाख्यामाद्यां संख्यां हित्वा गणनेव द्वित्र्याद्युपरिसंख्यागणनेव हास्या कि न स्यात्? उपहसनीयैव भवेदिति भावः। यथा संख्यागणनायामाचा संख्येकाख्या मूलसंख्या भवति, यथा चैकसंख्यया क्रमश उपर्युपरि पूरणेनैव सङ्कलनमपि शक्यं भवति, चेदशीमेकसंख्यां हित्वा गणनैवाशक्योपहसनीया च तथा वर्तमानं हित्वा न केवलं भूतादिकालचलनमशक्यं, किं तु गणनाया एकसंख्येव कालगतेर्वर्तमानमेव सर्वत्र स्वरूप-मित्यर्थः । तस्माद्वर्तमानमयः काल इति सिद्धम् । एवं

नित्यवर्तमानस्वरूपं कालात्मनावस्थितं सद्भक्षेति द्योतनेन मणिगणस्य सूत्रमिव चलतः कालस्य वर्तमानं ब्रह्मेति तत्त्व-मवधार्यम् ।

अतीतवृत्तेरनागतवृत्तेश्चान्तरं वर्तमानमभ्यया जागरूकया धिया पश्यन्नविच्छिन्नविज्ञानधारायां वृत्त्यन्तरमखण्डवर्तमानं प्रज्ञानधनं ब्रह्मैवात्मनि साक्षात्कुरुत इति कौलतत्त्वानुसन्धानद्वारा स्वरूपनिष्ठा प्रदर्शिता।

(अ)—अथ शरीरमेवाहमिति देहात्मबुद्धचैव देशकाला-वच्छिन्नत्वमस्माकं देशकालावच्छिन्नस्यास्मत्प्रत्ययाश्रयस्याखण्डा-त्मनः स्वरूपमेवास्माकं परमार्थसत्यमिति ज्ञाते, कथमस्माकं देशकालावस्थितत्वं आपद्यत इति स्पष्टं स्यादित्याह क भातीति ।

#### क भाति दिकालकथा विनास्मान् दिकाललीलेह वपुर्वयं चेत्। न कापि भामो न कदापि भामो वयं तु सर्वत्र सदा च भामः॥

(भा)—अस्मान्विना द्रष्टारं विषयिणमन्तरेण दिकाल-कथा दिशः देशस्य कालस्य च कथा व्यवहारः क भाति ? न भातीत्यर्थः । द्रष्टुर्विषयिणश्चिद्रूपत्वात् चितो मनोमयत्वेन विजृम्भणे देशात्मना कालात्मना चावस्थानं सिद्धं भवति । नानारूपस्वीकार्यपारविचित्रशक्तिमत्त्वं चितः स्वतः सिद्धमभ्युपगम्यमिति ''सर्वमप्यभवत्स एकः'' इति शास्त्रारम्भश्लोके
प्रतिपादितमिह स्मारयामः। देशं विना नानाकारस्यासिद्धेः कालं
विना चलनस्यैवाशक्यत्वाच देशकालात्मना चित्त्वरूपस्य विभानं
चितो मनोमयत्वं साधयतीति द्रष्टव्यम्। यद्यपि देशः कालो
वा चिच्छक्तेर्विकार आकारविशेषो वा भवति, तथापि
चित्तवरूपान्न पृथग्मानः कालस्य देशस्य वेति मन्तव्यम्।
चिद्रुपत्रह्मणस्तच्छक्तेश्च दीपप्रभयोरिव तादात्म्यसम्बन्धात्। आह
चार्चार्य उमासहस्रे।

" वाचैव शक्यते कर्तुं विभागः शक्तिवस्तुनोः । नानुभूत्या ततो द्वैतमनयो व्यावहारिकम् ॥ "

तस्माचित्त्वरूपस्यात्मनो मनोमयत्वे देशकालावच्छिन्नत्वं देहात्मबुद्ध्या भवति । देशकालविजृम्भितस्य मनोमयस्याश्रय-भूतमूलस्वरूपमेवास्मदादीनां परमार्थसत्यम् । तस्मादस्मान्विना दिकालकथैव नास्तीत्युपपन्नमेवेदं भाषितम् । तदेवाह स्पष्टं द्वितीयपादेन । इह लोके, वयमस्मदादयो वपुश्चेत् शरीरमेव यदि स्याम, तर्हि दिकाललीला देशकालयोश्चिच्छक्तिविभूतिभूतयो लीला विलासो भवति । दिशिता युक्तिः । न कापि भागः अस्मन्मुलस्वरूपस्य देशावच्छिन्नत्वं नास्ति । न कदापि भागः तथा कालावच्छन्नत्वं नास्ति । तु किं तु वयं सर्वत्र देशे सदा च

काले भामः, अस्मत्सत्यस्वरूपस्य देशकालात्मकत्वसिद्धेरस्माकं सर्वत्र सदा च सत्ता।

देशकालाभ्यामवच्छिन्नत्वे मनोमयत्वं, अनवच्छिन्नत्वे मनोमूलस्वरूपत्विमत्युभयथा चिदात्मतद्विलासप्रतिपादनात् एकस्यैन
सतः पुरुषस्य सकलनिष्कलप्रकाराभ्यां ग्रहणं स्मारितं भवति ।
(अ)—अज्ञविज्ञयोरनुभवे भेदमाह, देहात्मभावे इति ।

## देहात्मभावे ज्ञजडौ समाना वेकस्य देहे हृदि दीप्त आत्मा। आक्रम्य देहं च जगच पूर्णः परस्य मेथं तनुमात्रमात्मा॥ १९॥

(भा)--देहात्मभावे देह आत्मा इति भावस्तस्मिन्विषये क्रजडो ज्ञः विद्वान् जडश्चाविद्वांश्च समानो तुल्यो । देहात्मभावे द्वयोस्तुल्येऽपि भेदमाह । एकस्य ज्ञस्य विदुषः देहे शरीरे हृदि हृदये मूलस्थाने आत्मा परमः शारीरो भृत्वा दीप्तः अहमहमिति स्फुरन् ज्वलितस्सन् देहं शरीरं जगच लोकं च आक्रम्य व्याप्य पूर्णः सर्वात्मको भवति । परस्य अन्यस्य जडस्याविदुषः मेयं मनसेन्द्रियेर्वा मातुं शक्यं तनुमात्रं शरीरमेव आत्मा भवति । शरीर एवात्मानमनुभवत्यपकस्तस्माच्छरीरमेवाहमिति मन्यते । पक्वो विद्वांस्तु न तथा । स तु शरीरात्पृथगहमिति शरीरस्था-

न्तर्हृदयं निरन्तरं स्फुरन् सर्व शरीरमाक्रम्य सर्व जगच व्याप्य पूर्णोऽहमित्यनुभूत्या विलसन्नखण्डं सदेव स्वशरीरं मन्यते। एवमज्ञविज्ञयोभेंदः अनुभवस्वरूपः, न तु तत्त्वविचारपृष्पितः मनोनिश्चयस्वरूप इत्युक्तं भवति। विज्ञस्य सर्वात्मकं सदेवात्मा। तत्रेदं शरीरमप्यन्तर्भवति। अज्ञस्य शरीरमात्रमात्मेति संक्षेपे-णार्थः। अपकस्य प्रहणसामर्थ्यलोपात्तस्य ज्ञानमपूर्णे भवति। तदेव पूर्णे सत्यमिति प्रतीतिरेव मिथ्याज्ञानम्। न तु तदपूर्णे ज्ञानमेव मिथ्येति वाच्यम्। अपकस्य स्वशरीर एवात्मानुभवः, पकस्य सर्वशरीरभूते जगति चात्मानुभवो न केवलं स्वशरीर एवेति प्रकारान्तरेण वक्तुं युक्तम्। अस्य श्लोकस्य गम्भीरो भावोऽस्माभिर्भूमिकायां प्रपश्चित इत्यत्रैतावता विरमामः।

(अ)—एवं व्यष्टिशरीरमुद्दिश्याज्ञविज्ञयोर्देहात्मभावे तुल्यता विशेषश्च प्रपश्चितौ । अथ समष्टिशरीरं जगद्धिकृत्य तयोरु-भयोस्तुल्यत्वं भेदश्चोच्येते । अज्ञस्येति ।

अज्ञस्य विज्ञस्य च विश्वमस्ति पूर्वस्य दृश्यं जगदेव सत्यम् । परस्य दृश्याश्रयभूतमेकं सत्यं प्रपूर्णं प्रविभात्यरूपम् ॥ २०॥

(भा) — अज्ञस्याविदुषोऽपकात्मन इत्यर्थः ; विज्ञस्य विदुषः पकात्मनश्च द्वयोरपि विश्वमस्ति द्वाभ्यामपि जगदस्तित्वेन

गृद्धते । पूर्वस्य अज्ञस्य मूलमजानतो हृद्भयं चक्षुर्प्राह्यं नामरूपात्मकं जगदेव सत्यं परमार्थतत्त्वं भवति । जगतो मूलस्वरूपं
स न गृह्धातीत्यर्थः । हृद्भयमानमेव परमार्थत्वेन गृह्धात्यपकात्मा
स्थूलधीः । पकस्तु न तथा, परस्य विज्ञस्य पकात्मनः, हृद्भ्याश्रयभूतं हृद्भयस्य नामरूपात्मकस्य जगत आश्रयभूत माधारमेक महितीयं प्रपूर्णमिमनं सर्वव्यापि सत्यं अरूपं रूपवर्जितं
सत् प्रविभाति प्रकर्षेण विशेषेण च स्वयं प्रकाशते । विज्ञस्यापि
विश्वमस्तीत्युक्तत्वाद्विश्वस्मिन्ननुस्यूतमरूपं ब्रह्म च विज्ञस्य भातीति
भावो बोध्यः । समूलं ज्ञानं विदुषो निर्मूलं स्थूलं ज्ञानं
पाक्षिकमपूर्णमिविदुषो ज्ञानमित्यर्थः । पूर्वश्लोक ह्वात्रापि
जगज्ज्ञानस्यापूर्णसत्यत्वं आह्म । न मिथ्यात्वम् । इदमुपक्रमे
भूमिकायां सविस्तरमुपपादितं ।

(अ)-—अथ दैवपुरुषकारवादमनवस्थित मवलोक्य, उभयो-रप्येकमूलत्वमुक्त्वा तद्विदुषां दैवपुरुषकाराभ्यां अवाधितत्वमाह विधेरिति ।

विधेः प्रयत्नस्य च कोऽपि वाद स्तयोर्द्वयोर्मूळमजानतां स्यात्। विधेः प्रयत्नस्य च मूळवस्तु सञ्जानतां नैव विधि न यत्नः॥२१॥ (भा)—विधेर्जन्मान्तरीयकर्मपाकरूपस्य प्रारब्धादृष्टादि-पदवाच्यस्य दैवस्य, प्रयत्नस्य पुरुषकारस्य च कोऽपि वादोऽज्य-वस्थितो विवादः तयोर्द्वयोः दैवपुरुषकारयोः मूलं जन्मस्थान-मजानतां अविदितवतां पण्डितंमन्यानां स्याद्भवेत् । विधेर्दैवस्य प्रयत्नस्य च पुरुषकारस्य च मूलवस्तु कारणभूतं स्वरूपं सञ्जानतां सम्यग्विदितवतां पुरुषाणां विधिनैव बाधको भवति । यतः पुरुषकारोऽपि न बाधको भवति ।

सर्वे दैवकृतं न केवलमस्माभिरनुभूयमानं फलं क्रियमाणः प्रयत्नोऽपि विधिप्रेरित एव, इति वादे पूर्वकृतस्य पुरुषकारस्य फलं विधिरूपं प्रवर्तते, विधिना च प्रेरितः पुरुषकारः सम्भवति, इति पुरुषकारात्पूर्वे विधिः विधेः पूर्वे पुरुषकारः इत्यन्योन्या-श्रयानवस्थितत्वादुभयोर्मूलं किमप्युभयविलक्षणं स्यात् तदन्वेष-णीयमित्युपदिष्टम् ।

अत्रेदमवगन्तव्यम् । विधिप्रयत्नावस्वतन्त्रौ । विधिः प्रयत्नपर-तन्तः । प्रयत्नश्चेच्छाधीनः । इच्छा त्वहङ्कारसहचारिणी कर्मकर्तुः स्वतन्त्रंमन्यस्य जीवस्य । जीवस्य स्वातन्त्र्यं जीवव्यक्त्या-श्रयभूत आत्मनीश्चरे । एवं दैवपुरुषकारयोरात्मपरतन्त्रत्वा-दुभयोर्मूलमात्माऽऽन्वेषणीयत्वेन प्रतिपादितः । भूमिकायां पुरुष-कारविचारावसरे चेदं सविस्तरमुपपादितम् ।

(अ) — आत्मज्ञानं निष्ठास्वरूपमित्याह, यदीशितु-रिति ।

#### यदीशितुर्वीक्षणमीक्षितारं अवीक्ष्य तन्मानिसकेक्षणं स्यात्। न द्रष्टुरन्यः परमो हि तस्य वीक्षा स्वमूले प्रविलीय निष्ठा॥

**ईक्षितारं** द्रष्टारं अवीक्ष्य अद्यष्टा, ईश्चितुरीश्वरस्य (कर्मणि षष्टी) यद्वीक्षणं दर्शनं भवति तन्मानसिकेक्षणं मनोमयं दर्शनं तत्त्वरूपसाक्षात्करणं भवति । आत्मबोधं न विना नेश्वरबोध: । ब्रह्मण एव हृद्यात्मरूपेण भानं ज्ञापयितु-मात्मा द्रष्टा प्रथमं ज्ञातव्य इत्युक्तम् । द्रष्टरि ज्ञाते द्रष्टुर्मूल-स्वरूपमीश्वर एवेत्यवगम्यते । अत एवात्मनो मनोमयत्वे यदीश-भवति तन्मनोमयमेव दर्शनम् । आत्मनो मनोमूले सहजस्वरूपे सिद्धे यदीशदर्शनं भवति तदात्मस्वरूपमेव भवतीति हेतुमाह । हि यस्माद्धेतो द्रेष्टुः परमः अन्यो नेति पृथग्वाक्यम् । द्रष्टुर्जीवाद् विषयिणः परम ईशोऽन्यो भिन्नो न भवति । तस्माद् जीवपरमयो श्चित्त्वरूपत्वेनाभेदात् द्रष्टुर्जीवा-ख्यस्य स्वनोघं विना परमस्य यथार्थदर्शनं न भवति । तर्हि दर्शनं किं रुक्षणमित्याह। **तस्य वीक्षा स्वमूले प्रविलीय निष्ठा** भवतीति वाक्यम् । तस्यात्मनो वीक्षा दर्शनं स्वमूले मनोमयस्यात्मनो द्रष्टुर्म्लाश्रये प्रविलीय स्वयमदर्शनं गत्वा या निष्टा सा सहजा स्थितिर्भवति ।

(अ—)आत्मदर्शनस्वरूपमाह आत्मानमीक्षेति।
आत्मानमीक्षेत परं प्रपद्येदित्यागमोक्तेः सुलभो न भावः।
नात्मैव दृश्यो यदि का कथेशे
स्वयं तद्श्रीभवनं तदीक्षा॥ २३॥

(भा)—आत्मानमीक्षेत आत्मा द्रष्टव्यः परं प्रपन्न्येत् ईश्वरः साक्षात्कर्तव्यः इत्यागेमोक्तः अनुभृतिमतामाप्तानां वाक्यस्य भावो न सुल्रभः ताल्पर्य दुरवगाहमित्यर्थः । कथं दुरवगाहो भाव इति दर्शयति । आत्मैव न दृश्यो यदि, ईशो का कथा ? आत्मा दृष्टैव न दृश्यो यदि विषयत्वेन गोचरो न भवति यदि, ईशो विषय-सप्तमी, ईश्वरस्य दर्शनविषयत्वं प्रति कथनस्यैवावकाशो नास्ति । अथात्मदर्शनपरदर्शनागमोक्ते दर्शनपदस्यैव लक्ष्यं भावमुद्धाटयितुमाह स्वयं तद्शीभवनं तदीक्षा इति । स्वयं प्रकृत आत्मा शारीरो जीवाख्यो द्रष्टा विषयी सम्बन्धित्वेनाध्याहार्यः । तस्य साक्षात् तद्शीभवनं भवतेर्ल्युट् भवनं अनन्नं अन्नं सम्पद्यमानं भवनमन्नीभवनं तस्येश्वरस्यान्नीभवनं आहारीभाव एव तदीक्षा ईश्वरसाक्षात्कारः । ईश्वरं दिद्दक्षमाणो जीवस्तस्याहारो भोग्यो भवति । एवं गृहीतुर्भोक्तुरीशस्य प्राह्यो जीवो भोग्यो भवति । नेह द्वैतापत्तिः । चित्स्वरूपे जीवस्येश्वरेण सह सायुज्याख्यता-दात्म्यसिद्धेः । न वेदमात्मदर्शन-व्याख्यानं सहजात्मनिष्टाप्रति-

पादकेन पूर्वोक्तेन सद्दर्शनस्वरूपेण विरुद्धचते । निष्ठासायुज्ययो-रमेदोऽन्यत्र विचारितः ।

(अ)—ईश्वरदर्शनस्वरूपमुक्तम् । अथात्मदर्शनात्र भिद्यते परदर्शनमिति विदृणोति **धिये प्रकाश**मिति ।

धिये प्रकाशं परमो वितीर्य स्वयं धियोऽन्तः प्रविभाति ग्रुप्तः । धियं परावर्त्य धियोऽन्तरेऽत्र संयोजनान्नेश्वरदृष्टिरन्या ॥ २४ ॥

(भा)—परम ईश्वरो धिये बुद्धचै प्रकाशं वितीर्य दत्त्वा स्वयमीश्वरो धियो बुद्धरन्तर्गुप्तो गूढोऽगोचरः सन् धिय इति शेषः । प्रविभाति विलसति । धियं बुद्धि परावर्त्य बहिर्गतामहं-धियमन्तर्नेतुं निवर्त्य धियोऽहंधियः अत्र हृद्यन्तरे संयोजनात् वियोजनानिवर्त्य मूलस्थाने यत्संयोजनं तस्मादीश्वरदृष्टिरन्या न भिन्ना न भवति ।

(अ) — अहंधियः स्वरूपं विचारयति त्रिभिः श्लोकैः ।

न वक्ति देहोऽहमिति प्रसुप्तौ न कोऽपि नाभूवमिति प्रवक्ति । यत्रोदिते सर्वमुदेति तस्य धियाऽहमः शोधय जन्मदेशम् ॥२५॥ (भा) — न वक्ति देह इति । देह: शरीरमहिमिति न विक्ति व्रवीति । तस्माइहो नाहिमिति स्पष्टम् । प्रसुप्तौ निद्रायां नाभृवं नासिमिति न कोऽपि प्रविक्ति न कस्यापि नासिमिति मिति-भेवति । शरीरिविरुक्षणः कोऽपि निद्राजागरणयोरिविशेषेणानुगतोऽहमस्मीति भावः । यत्र यस्मित्रहमाख्ये भावे उदिते उद्गते प्रवृत्ते सर्व मुदेति मानसेन्द्रियगोचरं भवति । तस्याह-मोऽहंप्रत्ययस्याहंभावस्य वा जन्मदेशं धिया शोधय उत्पत्ति स्थानं सूक्ष्मया बुद्धचा परीक्षस्व । अत्रायमाचार्यस्य श्लोको भवति ।

"अहमिति स्मृतिः क नु विभासते । इदमनुस्मरन् महति लीयते ॥"

(अ)—एवमहङ्कारस्य सर्वव्यवहारज्ञानहेतुत्वमुक्त्वा तस्य व्यापारभेदैर्नामान्तराण्याहोत्तरश्लोकेन देहो न जानातीति ।

देहो न जानाति सतो न जन्म देहप्रमाणोऽन्य उदेति मध्ये । अहंकृतिग्रन्थिविबन्धसूक्ष्म-शरीरचेतोभवजीवनामा ॥ २६ ॥

(भा)—देहो न जानाति जडत्वात् । सतो न जन्म सद्वस्तुनश्चिद्धनत्वान्नोत्पत्तिः । तथापि कथमस्मदादीनां व्यवहारः ? आह । मध्ये उभयोर्मध्ये अनुदयस्य सिचदात्मनो जडस्य देहस्य चेत्यर्थः । अन्य उभयिवलक्षणो देहममाणो देहः प्रमाणं यस्य सः यावान्देहस्तावानित्यर्थः, उदेति जायते कोऽयमुदेति के वास्य व्यापारा इति द्योतियतुं अस्य विविधानि नामान्याह । अहंकृतिय्रिन्थिविबन्धसूक्ष्मशरीरचेतोभवजीवनामा अहङ्कृति-रहङ्कारः, प्रनिथिश्चिज्जडयोर्थनिथः, विबन्धः मोक्षप्रतिद्वन्द्वी, सूक्ष्मशरीरं सूक्ष्मं शरीरं, चेतो मनः, भवः संसारः, जीवः प्राणात्मा च, नामानि यस्य सः । अन्य उदेतीति पूर्वेणान्वयः ।

अहङ्कारः-चिदात्मनः सर्वव्यापकत्वेऽप्ययं जडचेतनमध्यवर्ति-त्वात् उभयसंबन्धी यावद्देहमभिमानेन व्याप्तवानित्यर्थः ।

पूर्वशास्त्रेभ्यो विलक्षणिमदमुक्तं, यज्जडचेतनमध्योदितमहङ्कार-मर्थान्तरेषु प्रसिद्धैः पदैरिमधत्ते । अत्र देहात्मनोर्मध्येऽहंपदार्थ-स्यामासमानत्वादहंकृतिनामोपपद्यते । देहात्मबन्धकत्वात् चिज्जड-प्रनिथः ; अत एव विबन्धः ।

स्थूलस्य देहस्य कारणस्यात्मनश्च मध्यगतत्वात् सूक्ष्मपदव्य-वहार्यं, देहमाश्रित्य देहव्यापारवत्त्वाच्छरीरत्वमिति हेतोः सूक्ष्म-शरीरमिति नाम ।

मनः प्राणात्मकस्य सूक्ष्मशरीरस्य मनः प्रधानत्वात् मनः । प्राणव्यापारवत्त्वाज्जीवः । अनवस्थित-जन्मनिधनरूप-परिश्रम-णात् संसारः । वक्तव्य मन्यत्पूर्वमेव विचारितम् ।

(अ) --- अहङ्कारविलासमाह रूपोद्भव इति ।

#### रूपोद्भवो रूपतिप्रतिष्ठो रूपाशनो धूतग्रहीतरूपः । स्वयं विरूपः स्वविचारकाले धावत्यहङ्कारपिशाच एषः ॥ २७ ॥

(भा) — रूपोद्भवः रूपेषु स्थ्मेषु स्थ्लेषु वा उद्भवो जन्म यस्य सः, रूपतिमितिष्ठः रूपाणां तितषु समुदायेषु प्रतिष्ठा स्थितिर्यस्य सः, रूपाशनः रूपाण्यशनमाहारो जीवनसाधनं यस्य सः । धृतगृहीतरूपो धृतानि त्यक्तानि गृही-तानि स्वीकृतानि च रूपाणि येन सः । एकस्माद्रृपादन्य-द्रृपमुपैत्यालम्बनार्थम् । स्वयं विरूपः, यद्यप्यस्याहङ्कारस्य रूपाण्येव जन्मजीवनादिचेष्टारम्भणानि, तथाप्ययं रूपशृत्य एवेत्यर्थः । तादश एषोऽहङ्कारपिशाचः अहङ्कार इति पिशाचः स्विचार-काले धावति स्वस्यैव आत्मनोऽहङ्कारभृतस्य विचारकाले कोऽहं-रूपतत्त्वविचारे प्रवृत्ते धावति पलायते अदर्शनं गच्छति इत्यर्थः । चिदाभासस्याहङ्कारस्य चिदात्ममूल्रत्वेऽपि विषय-प्रासाय सन्ततचरत्प्राणप्रस्तस्यक्ष्मशरीरेण तादात्म्यसंबन्धादस्य चञ्चलत्वं रूपे रूपे जन्मस्थितिनाशाश्च भवन्ति ।

अहङ्कार एव जीव इति पूर्वश्लोके दर्शनात् अहङ्कारनाशा-जीवनाशो वक्तव्यः अहङ्कारलक्षणस्य जीवत्वस्य नाशो भवत्येव, न तु जीवव्यक्तेः । व्यक्तिगतस्याहङ्कारस्य नाशे ग्रुद्धाहम्भाव-स्फूर्तिरवगन्तव्या । पूर्वमुपन्यस्तमिदं विस्तरेण ।

(अ) — सर्वजयाय चतुरमुपायमाह भावे इति ।

भावेऽहमः सर्वमिदं विभाति लयेऽहमो नैव विभाति किश्चित्। तस्मादहंरूपमिदं समस्तं तन्मार्गणं सर्वजयाय मार्गः॥ २८॥

(भा) — अहमो भावे । उक्तलक्षणेऽहंभावे सत्येवेदं सर्वे जगद्विभाति प्रतिभाति । अहमो लये तस्मिन्नहंभावे लीने सित, किञ्चिनेव विभाति । न किमिप मूलस्वरूपाद्भेदभावेन हश्यते । तस्मादहंरूपिदं समस्तम् । अनेन कारणेन सर्वे जगदहंभावविकारात्मकमेव । तन्मार्गणं तस्याहमो मार्गणमन्वेषणं सर्वजयाय सर्वेषां सङ्गानां जयाय विधूननाय त्यागायेत्यर्थः मार्गः साधनं भवति ।

अत्र "धिया सहोदेति" "शब्दादिरूपं" इति श्लोकद्वय-व्याख्या स्मर्तव्या ।

(अ)—अहंभावस्यान्वेषणेन लये सित निष्ठा सिद्धचती-त्याह सत्येति ।

#### सत्या स्थितिर्नाहमुदेति यत्र तच्चोदयस्थानगवेषणेन । विना न नक्षेचदि तन्न नक्षेत् स्वात्मैक्यरूपा कथमस्तु निष्ठा ॥२९॥

(भा)—यत्र यस्यां स्थितावहं नोदंति, अहंधीनोंद्रत्य प्रवर्तते, सा सत्या स्थितिर्भवति । अहंभावस्योदयात्प्राग्या स्थितिः सा तन्नाशात् परमपि वर्तत एवेति प्राह्मम् । उदयात् प्राङ्नाशात्परं च सिद्धायाः स्थितेरहंभावप्रवृत्तिकालेऽपि सत्ता वर्तमानाऽपि, अहंभावप्रवर्तनेनात्माभासस्याहङ्कारस्य न विदिता भवति । तस्मादवस्थात्रयवर्तिनी सा स्थिति-रित्यवधेयम् ।

तचोदयस्थानगवेषणेन विना न नश्येत् तचाहं उदयस्थान-स्य जन्ममूलस्य गवेषणेन विनाऽन्वेषणमन्तरा न नश्येत् न लीयेत, यदि तस नश्येत् तदहं यदि न लीयेत स्वात्मैक्यरूपा निष्ठा कथमस्तु जीवपरयोरभेदात्मरूपा निष्ठा कथं भवतु ? न भवतीत्यर्थः ।

(अ)—बहुप्रकारमन्वेषणमार्गमुपदिश्य, प्रकारान्तरेण हृदय-विद्यासारभूतं मज्जनाख्यं मार्गमाह कूपे यथेति ।

# कूपे यथा गाढजले तथान्त-र्निमज्य बुद्धया शितया नितान्तं। प्राणं च वाचं च नियम्य चिन्वन् विन्देन्निजाहंकृतिमूलरूपम्॥३०॥

(भा)—यथा गाढजले कूपेऽगाधनीरे कूपे निमज्ज्य वाक्प्राणनियमनेन जलस्यान्तर्गत्वा तत्र नष्टं वस्तु गृह्णाति तथा नितान्तं अत्यन्तं शित्या कुशात्रया बुद्धचा धिया प्राणं वाचं च नियम्य उच्छ्वसितनिश्वसितवर्ज मौनी भूत्वा निजाहंकृतिमूलरूपं विन्देत् निजाहङ्कृतेः स्वीयाहङ्का-रस्य मूलरूपं जन्मस्थानं प्राप्नुयात् । वाङ्नियमनेन मनोनियमन-मपि लक्षितम् ।

यद्यपि मनोनियमनस्यैव शास्त्रेषु प्राधान्येनोपदेशो भवति, तथापि गाढजलिमज्जनदृष्टान्तानुरोधेन वावप्राणिनयमनोप-देशस्य स्वारस्य मवधेयम् । ननु मनोविज्नुम्भणस्य प्रतिबन्धने सा-धनभूतो वाङ्निरोधः, तस्मात्तित्रयमेन मनोनियमनं किश्चिद्भवतु । किमर्थ प्राणिनयमनं ? उच्यते । शरीरे प्राणाधीनं हि मनः । क्षुतिपासाभोगेच्छामयस्य प्राणस्य विषयाकर्षणे, मनस्तं प्राणमव-शतयाऽनुयाति । तस्मात्प्राणस्य शोधनसंस्कारादिभिरावश्यकः परिपाकः प्राणरोधेन सम्पाद्यते । (अ) — वाक्प्राणनियमनेन मज्जनाख्यं साधनमुक्तम् । अथ मौनेन मनसा विचाररूपमुपायान्तरमाह मौनेनेति ।

### मौनेन मजन्मनसा स्वमूल-चर्चैव सत्यात्मविचारणं स्यात्। एषोऽहमेतन्न मम स्वरूप मिति प्रमा सत्यविचारणाङ्गम्॥ ३१॥

(भा) — मौनेन निःशब्देन निश्चिन्तनेन दूरीकृतात्मे-तरचिन्तनेनेति यावत्। मज्जन्मनसा मज्जता अन्तर्गाहमानेन मनसा चेतसा क्रियमाणा स्वमूलचर्चा स्वस्यात्मनो मूलस्या-श्रयस्वरूपस्य चर्चा विचारणा सत्यात्मविचारणं स्यात्। सत्यस्यात्मनो विचारणं भवति। ईदृशसत्यात्मविचारणस्योपायभूतमङ्गमाह । एषोऽहं अयमात्मा द्रष्टा विषयी न कदापि दृश्योऽहम्। एतदिदं शरीरं न मम स्वरूपमिति प्रमाऽनुभवक्षमा शास्त्रीया बुद्धिः सत्यविचारणाङ्गम् सत्यस्य।त्मनो विचारणस्याङ्गं भवति। अनेन शास्त्रीयो दृग्दृश्यविवेको न कदापि ज्ञानं भवतीति गम्यते। शास्त्रज्ञानस्य किश्चिद्दस्ति प्रयोजनिमिति शास्त्रज्ञानं न निषद्धं। किं तु जन्मान्तरे वा स्यात् शास्त्रज्ञानं, शास्त्रज्ञानं नास्त्यात्मज्ञानमित्यात्मज्ञानं प्रति शास्त्रज्ञान-स्यानन्यथासिद्धसाधनत्वं त्वनभिमतमवगन्तव्यम्।

(अ) — जीवतो मुक्तस्यात्माभासस्याहंकारस्य नाशे तद्वच-क्त्याश्रयभृतपरमार्थस्वरूपव्यञ्जकशुद्धाहंवृत्तेः स्फुरणं प्रतिपाद-यति गवेषणात्प्राप्येति ।

# गवेषणात्प्राप्य हृदन्तरं तत्पतेदहन्ता परिभुग्नशीर्षा । अथाहमन्यत्स्फुरति प्रकृष्टं नाहंकृतिस्तत्परमेव पूर्णम् ॥ ३२ ॥

(भा)—अहन्ताऽहंभावो हृदन्तरं हृदयस्यान्तर्गवेषणा-दन्वेषणात्तन्मूलं प्राप्य लव्या, परिभुप्रशीर्षा सती परिभुगं विनम्नं शीर्षं यस्याः सा उद्गत्य प्रवर्तितुमशक्या सती पतेत् । स्वमूलं गत्वा स्वरूपे विलयं याति । अथ तादृशाहङ्कारविकार-विनाशानन्तरं प्रमुष्टुमुत्तमं विकारशून्यं शुद्धस्वरूपमन्यद् विन-ष्टाहङ्कारादितरदहंरूपं स्पुर्तत, अहमहमिति नित्योदितशुद्ध-वृत्तिस्कृतिंरूपेण भाति ।

अहंपदवाच्यार्थस्यात्माभासाहङ्कारस्य विनाशे कालत्रयेऽ-प्यनुगताऽऽहंपदस्य लक्ष्यार्थभूता ग्रुद्धाहंदृत्तिर्मेघापायेंऽग्रुमानिव स्फुरति । इयं ग्रुद्धाहंस्फूर्तिः "हृदयकुहरमध्ये " इति श्लोके रमणगीतायामाख्याता ।

(अ) — जीवन्मुक्तस्य चर्या दुरवगमेत्याह अहंकृतिमिति ।

#### अहंकृतिं यो लसित ग्रिसत्वा किं तस्य कार्यं परिशिष्टमस्ति । किञ्चिद्विजानाति स नात्मनोऽन्य-त्तस्य स्थितिं भावियतुं क्षमः कः ॥

(भा)—यो जीवन्नेव मुक्तो महानुभावः पुरुषोऽहंकृतिमहङ्कारं ग्रसित्वा स्वात्मिन भोग्यतया गृहीत्वा लसित भाति ।
तस्य जीवन्मुक्तस्य परिशिष्टं कार्यं कर्तव्यशेषं किमस्ति?
नास्ति किमपीत्यर्थः । हेतुमाह । स ग्रस्ताहङ्कार आत्मविलासी
आत्मनोऽन्यत्किञ्चित्र विजानाति । आत्मनः पृथङ् न
किमपि विद्यते तस्य । "यस्मिन् सर्वाणि भृतान्यात्मैवाभूद्विजानत" इति वाक्यस्यायं विषयः । तस्य स्थितिं लोकयात्राष्ठ भावियतुं मानसिककल्पनया चिन्तयितुं वा क्षमः कः?
न कोऽपि शक्त इत्यर्थः ।

जीवत एव देहात्मबन्धान्मुक्तस्य पुरुषस्य हृदये निरन्तरं अहमहमिति ब्रह्मात्मभावस्फुरणात् तस्याहंकार आत्मस्वरूपे विलयं गच्छति, तेन सह कर्तव्यधीश्च । अभेदाखण्डस्वरूपे भेदाभासान्पश्यतस्तस्य आत्मनोऽन्यत्किमपि न भाति । तस्य स्वेच्छाया अनवकाशाद्वाह्यचर्यामाभ्यन्तरिं वाऽवगन्तुं बिर्मुखेन मनसा न शक्यते ।

जीवन्मुक्तस्य महिमा पूर्वमेवोक्तः ।

(अ) — मतिदौर्बल्याद्विचारबाहुल्यमित्याह आह स्फुट-मिति ।

#### आह स्फुटं तत्त्वमसीति वेद-स्तथाप्यसंप्राप्य परात्मिनष्टाम् । भूयो विचारो मतिदुर्बलत्वं तत्सर्वदा स्वात्मतया हि भाति ॥

(भा)—वेदः श्रुतिस्तन्त्वमसीति तत्सत्यं स आत्मा त्वमसीति स्फुटमाह स्पष्टमुद्धोषयित, तथापि एवं स्पष्टे श्रुतेऽपि परात्मिनष्ठां परिस्मन्नात्मिन निष्ठां सहजां स्थितिमसंप्राप्यालब्ध्वा भूयः पुनः कियमाणो विचारः सोऽहमात्मा नाहिमदं शरीरिमित्यादि-तत्त्वानुसन्धानोपयोगी विचारः मितदुर्वलृत्वं मनोदौर्वल्यं भवति । विचारियतुर्मनसो दौर्वल्यादेवेद्दशो मानसो विचारः सम्भवति । यदि दार्ब्यान्मनो निश्चलं भवति, अन्तर्निमज्ज्य वस्तु प्राप्तुं शकोति, तिर्हे स्वतः सिद्धं तद्वस्तु स्पष्टं भवतीत्याह । 'तत्सर्वदा स्वात्मतया हि भाति' तत् तच्छब्दवाच्यं ब्रह्म सर्वदा कालत्रयेऽपि बन्धावस्थायामननुभूतमिप स्वात्मतया स्वस्यात्मभावेन भाति हि हृदि प्रकाशत एव । अकृतकं हि तदात्मस्वरूपं । सततचञ्चलमानसावरणादेवात्मनोऽन्तर्भानस्यानुभवात्मकं ज्ञानं मनिस न गृह्यते ।

अत्र मतिदुर्बलतं अपरिपकता । अलं पकस्य सक्रदुपदेशः । आर्ृत्तिरसकृदुपदेशादपरिपकस्यावस्या भवति ॥

(अ) — अथ द्रष्टुरात्मनः न कदापि दृश्यत्वं संभवतीति आत्मैकत्वं स्मारयति न वेबीति ॥

न वेद्म्यहं मामुत वेद्म्यहं मा-मिति प्रवादो मनुजस्य हास्यः। दृग्दृश्यभेदात्किमयं द्विधात्मा स्वात्मैकतायां हि धियां न भेदाः॥

(भा)—अहं मां न वेद्मि न जानामि, उताथवा अहं मां वेद्मि जानामि, इति मनुजस्य वादः तत्त्विवाराय प्रवृत्तस्य पुरुषस्य अहमात्मज्ञानी नाहमात्मज्ञानीत्येवंविधो विकल्प-वादो हास्यः उपहसनीयः । कुतः ? ज्ञेय आत्मा ज्ञाताऽऽत्मेति सत्येवात्मद्वैविध्ये नाहमात्मानं जानाम्युत जानामीति वादस्य प्रसक्तिः । स्वात्मा त्वेक एवेत्यनुभवः सर्वेषाम् । तस्मादेवं वादस्योपहसनीयत्वमित्युत्तरार्धेनाह हग्हत्र्यभेदात् हक् द्रष्टाऽत्मा, हश्य आत्मा इति भेदाद्यमात्मा कि द्विधा भवति ? नेत्यर्थः । स्वात्मैकतायां स्वात्मैकये धिया मनुभवजन्यबुद्धीनां भेदो नास्ति हि । लोके सर्वस्यापि पुरुषस्य स्वात्मा एक एवानुगताहंवृत्तिस्वरूपः सर्वास्ववस्थास्य देशभेदे कालभेदेऽपि अव्यभिचारेण विषयी

ज्ञातैव भवति । तस्माज्जीवस्यात्माभासस्य ज्ञातुस्तन्मूलात्मनश्चाभेद उच्यते । "उद्धरेदात्मनाऽत्मानं " "आत्मानमात्मना विन्देत् " इत्यादिवाक्यानां ज्ञानस्यैव ज्ञानसाधनत्वं तात्पर्यम् ।

(अ)—यदि सहजसिद्धमात्मस्वरूपं कथं तर्हि तत्र निष्ठा न लभ्यत इत्याह हृत्माप्येति ।

#### हृत्प्राप्य सद्धामनिजस्वरूपे स्वभावतिद्धेऽनुपलभ्य निष्ठाम् । मायाविलासः सदसत्सरूप-विरूपनानैकमुखप्रवादाः ॥ ३६॥

(भा)—स्वभावसिद्धे सहजसिद्धे निजस्वरूपे स्वातम-स्वरूपे भासमानं सद्धाम सद्वस्तुनः स्थानभृतं हृत् हृदयं प्राप्य निष्ठां सहजात्मनिष्ठां अनुपलभ्याऽविदित्वा, सदसत्सरूप-विरूपनानेकमुखप्रवादाः किं सत् उतासत्, किं सरूपं उत विरूपं किं नाना उतैकमित्यादयो वादाः ये प्रवृत्तास्ते सर्वे मायाविलासः मायायाः सर्वेश्वरस्य चित्स्वरूपस्यापार-विचित्रशक्तेः सृष्टौ सृष्टौ भेदविधानाय ब्रह्माण्डे विश्विप्तस्य पिण्डाण्डे स्वरूपावरकस्य मायाख्यस्य भ्रामकस्य वैभवस्य विलासः।

(अ) — आत्मलाभ एव परमा सिद्धिरित्याह सिद्धस्येति ।

सिद्धस्य वित्तिः सत एव सिद्धिः
स्वप्नोपमानाः खल्ल सिद्धयोऽन्याः।
स्वप्नः प्रबुद्धस्य कथं नु सत्यः
सति स्थितः किं पुनरेति मायाम्॥

(भा)—-सिद्धस्य अकृतकस्य नित्यस्य सतः वित्तिः वेदन-मेव सिद्धिः परेमार्थसिद्धिः। अन्या अणिमाद्याः सिद्धयः स्वमो-पमानाः खलु स्वमः उपमानं सादृश्यं यासां ताः खिल्विति निर्धा-रणे। प्रबुद्धस्य स्वापाज्ञातप्रबोधस्य स्वमः कथं नु सत्यः १ न सत्य इत्यर्थः। सित सत्ये स्वात्मिन स्थितो निष्ठितो मायां सत्य-स्वस्वपानुभूतिप्रतिबन्धिकां किं पुनरेति १ नैव गच्छतीत्यर्थः।

सत्यात्मस्थितिरेव परमा सिद्धिरनश्वरत्वात् । अन्याः सिद्धयो न सन्तीति न, ताः पामरबुद्धेरद्भुता अपि मुक्तस्य नाद्भुताः प्रतिभान्ति । यातायातानामनित्यानां तासामत एव स्वप्नोप-मानत्वम् । यद्यपि न पारम्यमासां सिद्धीनां, तथापि "जीवन्मुक्तस्य कालेन भवेत्पाकः क्षणे क्षणे" इत्यादि-भिर्भगवन्महर्षेरुपदेशैर्मुक्तपुरुषस्य स्वभावतो भवन्ति सिद्धयः पाकानुसारत इत्यवगम्यते ।

(अ)—यावदेहात्मभावं सोहंभावनायाः किंचित्प्रयोजन-माह सोऽहं इति ।

# सोऽहंविचारो वपुरात्मभावे साहाय्यकारी परमार्गणस्य । स्वात्मैक्यसिद्धौ स पुनर्निरथों यथा नरत्वप्रमितिर्नरस्य ॥ ३८ ॥

(भा)—**वपुरात्मभावे** वपुः शरीरं स्थूलं सूक्ष्मं वा, आत्मा इति भावेऽनुभवात्मके सत्येव, सोऽहंविचार: सः पर आत्मा अहं जीव इति विचारो मनननिदिध्यासनरूपः सूक्ष्मो विचारः परमार्गणस्य परस्यात्मनो मार्गणस्यान्वेषणस्य साहाय्यकारी सहकारी भवति । पुनः किं तु सः सोऽहंविचारः स्वात्मैक्य-सिद्धो स्वात्मन ऐक्यस्य अद्वितीयभावस्य सिद्धौ प्राप्तौ निरर्थो निष्फलो भवति। यथा येन प्रकारेण नरस्य मनुष्यस्य नरत्वप्रमितिर्नरत्वस्य मनुष्यभावस्य प्रमितिर्ज्ञानं तथा स विचारो निरथों भवति । लोके नरस्य नरत्वे सिद्धे नरोऽहं नरोऽह-मिति न कोऽपि वदति । ज्ञाते अज्ञाते वा नरत्वे नरो नर एव भवति । नायं नरः किं तु पक्षी पशुर्वेति संशये प्राप्ते नायं पक्षी पशुर्वा भवति नर एवायमिति वचनं युक्तम् । तत्रापि नर एवायमिति वचनं सिद्धस्य नरत्वस्य ज्ञापकं भवति । न तु सिद्धं नरत्वं साधयति । एवं अहं ब्रह्मास्मीति वादस्य कियत्प्रयोजन-मिति पदिशितम् ।

प्रज्ञानं ब्रह्म, अहं ब्रह्मास्मि, तत्त्वमिस, अयमात्मा ब्रह्म, सोऽहं, एवमादिवाक्यानां तात्पर्यं भगवतो महर्षेः सुतरां सम्मतम् । किंत्विमानि वाक्यानि परमार्थसिद्धान्तप्रतिपादकानि, नैषां वाचा कथनं मनसा मननं वा उपासनं भवितुमहिति । येन विना न भवत्यात्मलाभक्षपा सिद्धिः तदुपासनम् । अन्यद्यथाविवृत्तम् ।

(अ)—नित्यसिद्ध आत्मा सत्त्वरूप इति दशमदृष्टान्तेनाह द्वैतं विचार इति ।

#### द्वैतं विचारे परमार्थबोधे त्वद्वैतमित्येष न साधुवादः। गवेषणात्प्राग्दशमे विनष्टे पश्चाच लब्धे दशमत्वमेकम्॥

(भा) — विचारे प्रवृत्ते तत्त्वान्वेषणकाले द्वैतं दृग्दृश्य-जीवेश्वरादि-द्वैतभाव एव सिद्धान्तः, परमार्थबोधे तु अद्वैतं सदेकमेवाद्वितीयमेव सिद्धान्त इति एष न साधुवादः नायं युक्तो वादः । अज्ञाते ज्ञाते वा सत्यं कालत्रयेऽपि सत्यमेव । तत्र दशमदृष्टान्तमाह गवेषणात्माक् अन्वेषणात्पूर्वं दशमे विनष्टेऽदर्शनं गते पश्चाळुक्ये च दर्शनं गते च दशमत्व जुल्य-मेकमेव । अदृष्टे दृष्टे च दशमः एक एव न वस्तुतो नष्टः, दश किल नदीमुत्तीर्णाः सर्वे सुखं तीरंगता वा न वेति ज्ञानाय गणयन्तः सर्वे स्वात्मानं विहाय गणनेन दशमो नष्ट इति श्रान्ति किल जग्मुः । अनन्तरं पुनरात्मना सह गणनेन दशमोऽस्तीति सत्यज्ञानं किल प्रापुः । एषा दशमकथा ।

(अ)—कर्तृत्वपरित्यागादेव कर्मनाश इत्याह करोमिइति ।

#### करोमि कर्मेति नरो विजानन् बाध्यो भवेत्कर्मफलं च भोक्तुम । विचारधूता हृदि कर्तृता चेत् कर्मत्रयं नइयति सैव मुक्तिः ॥

(भा) — कर्म करोमीति विजानन्नरः पुरुषः कर्मफलं भोक्तं वाध्यो भवेत्। ईश्वराज्जगतश्च पृथगहं स्वतन्त्रो वर्ते इत्यहङ्कारं पुरस्कृत्य प्रवर्तमानं कर्म कर्तारं अहङ्कारग्रस्तं पुरुषं कर्मफलभोगे नियुङ्क्ते। तस्मात् कर्म बाधकं भवति। हृदि आत्मस्वरूपभानस्थाने कर्तृता विचारधूता चेत् सत्यात्मस्वरूपविचारेण दूरीकृता चेत् कर्मत्रयं आगामिसञ्चितप्रारच्धाच्यं नश्यति ध्वस्तं भवति। सेव ग्रुक्तिः। कर्मत्रयविनष्टिरेव ग्रुक्तिरिति वचनेन कर्मैव बन्धः कर्मणो बाधकत्वमहङ्कारात्सिद्धम्। अहङ्कारपुरस्कृत-कर्मणामेव बाधकत्वादहङ्कारनाशादात्मलाभरूपा ग्रुक्तिः फलति।

(अ)—सत्यस्वरूपस्यात्मनो नास्ति बन्धो नापि मोक्ष इत्याह बद्धत्वभावे इति ।

#### बद्धत्वभावे सित मोक्षचिन्ता बन्धस्तु कस्येति विचारणेन । सिद्धे स्वयं स्वात्मिन नित्यमुक्ते क बन्धचिन्ता क च मोक्षचिन्ता ॥

(भा)— बद्धत्यभावे बद्धस्य भावो बद्धत्वं, अहं बद्ध इति भावस्तिस्मिन् सित मोक्षिचिन्ता भवित, मोक्षिचिन्ताया अवकाशः। बन्धोऽस्तीति सत्यां धियां मोक्षधियोऽवकाशो भवित । 'बन्ध-स्फूर्तिसापेक्षा मुक्तिस्फूर्तिः'। अयं व्यवहारसिद्धो लोकिकः पक्षः। अथ स्वपक्षं दर्शयित तु इति। कस्य बन्ध इति कोऽयं बद्ध इति विचारणेन सूक्ष्मेणाध्यात्मविचारेण नित्यमुक्ते कालत्रयेऽपि बन्धविति स्वात्मिन मूलस्वरूपेऽखण्डात्मिन स्वयं सिद्धे साधनिनरपेक्षं भासमाने ब्रह्मणि लब्धे सित बन्धचिन्ता कृष्टि मोक्ष-चिन्ता कृष्टि बन्धमोक्षचिन्तयोरवकाश एव नास्ति। तयोः सूक्ष्मशरीरावच्छिन्न-चिदाभासपदवाच्य-जीवापरपर्याय-अहङ्कार न् गतत्वात्। तस्याहङ्कारस्यापि अस्थिरत्वाद्विचाराद्यनेकोपायास्तन्ना-शार्थमेवोपदिष्टाः।

(अ)—अथ त्रिविधमुक्तेर्विरुक्षणा परमार्थमुक्तिरहंधीनाश-रूपेत्याह रूपिणीति ।

# रूपिण्यरूपिण्युभयात्मिका च मुक्तिस्त्रिरूपेति विदो वदन्ति । इदं त्रयं या विविनक्त्यहंधी स्तस्याः प्रणाशः परमार्थमुक्तिः ॥

(भा)—रूपिणी अरूपिणी उभयात्मिका च मुक्तिसिन्स्पा त्रिविषेति विदो वदन्ति । अत्र रूपिणी मुक्तिरित्यादौ मोक्षे जीवस्य रूपवत्त्वारूपवत्त्वोभयविधत्वानि विविक्षतानि । न तु रूपमस्याः अस्तीति रूपिणी, मुक्तिरेव रूपिणीति प्राह्मम् । शब्दसाधुत्वेऽप्यर्थासाधुत्वात् रूपिणी मुक्तिरित्यसङ्गतम् । मुक्ति-पदेन मुक्त एव लक्ष्यो प्राह्यः । मुक्तौ शरीरमस्ति नास्ति शरीरं उभयमप्युपपद्यत इति सशरीराशरीरोभयविधास्त्य-त्रिप्रकारां मुक्ति माहुः । अस्तु नाम त्रैविध्यं मुक्तेः परमार्थमुक्तिस्तु एतद्वि-लक्षणेत्युक्तरार्थेनाह । इदं त्रयं सरूपारूपोभयविधास्त्यं मुक्तित्रयं याऽऽहंधीविविनिक्ति विविच्य गृह्णाति तस्या अहंधियः प्रणाश उपसंहारः परमार्थमुक्तिः ।

मुक्तस्याशरीरत्वमेके बादरिप्रभृतयः, सशरीरत्वमन्ये जैमि-निप्रभृतयः उभयविधत्वमन्ये बादरायणप्रभृतयश्च प्राहुः । मुक्तस्सशरीरोऽशरीरो वा स्यादुभयविधो वा स्यादेव। उक्तत्रैविध्य विलक्षणो न कोऽपि पुरुषो मुक्तो बद्धो वा भवितु मईति । " जीवन्मुक्तस्य कालेन तपसः परिपाकतः।"

" स्पर्शामावोऽपि सिद्धः स्याद्रे सत्यपि कुत्रचित् ॥"

"भूयश्च परिपाकेन रूपाभावोऽपि सिद्धचित । केवलं चिन्मयो भूत्वा स सिद्धो विहरिष्यति ॥"

र. गी. XIV. अ. श्लो९-१०

" सर्वेषु कामचारोऽस्य लोकेषु परिकीर्तितः ।" XIV. श्लो १५

एवं मुक्तस्य त्रिविधस्थितिं उपदिशतो भगवतो महर्षेः कथमनभिमतो भवति सशरीरत्वादिवादः ?

उच्यते । उत्कान्तस्य अनुकान्तस्य वा पुरुषस्य स्वभाव-सिद्ध-तपःपरिपाकानुसारेण चिन्मयदेहवन्त्वादि सिद्धचत्यपि, सशरीरत्वादीनि परिपाकसाधितानि बाह्यलक्षणानि मुक्तपुरुषस्य । नैव तानि मुक्तिस्वरूपप्रतिपादकानि भवन्तीति विवक्षा । अत एव महर्षिणा, इह जीवत एव वा उत्कम्य शिवविष्णुब्रह्मादि-त्यादिलोके वा मुक्तस्य अध्यात्मस्थिति नित्यसिद्धाखण्डात्मस्व-त्यादिलोके वा मुक्तस्य अध्यात्मस्थिति नित्यसिद्धाखण्डात्मस्व-त्यादिलोकेवत्या प्रज्ञानस्याविशेषतः " "अनुभूतौ न भेदोऽस्ति " "मुक्तलोकाश्य ते सर्वे विद्वन् भूम्यादिलोकवत् । चित्रवैभवया शक्त्या स्वरूपे परिकल्पिताः ।" इति रमणगीतायां प्रतिपादितं। अत्रापि सत्स्वरूपावस्थितिरेव परमा सिद्धिः परमा मुक्तिरिति भूय उपदिशन् भगवान्महर्षिः अहंधीनाश एव मोक्ष इति शास्त्रस्यान्ते प्रतिपादयति ।

मुक्तस्य सशरीरत्वादिविचारो मुमुक्षोः मोक्षसाधनं न भवतीति द्योतियतुं मुक्तित्रयं विविच्य विचारयन्त्या अहंधियः प्रणाश एव परमार्थमोक्ष इति भूयोऽपि मोक्षसाधनमहङ्कारिवल्यं स्मारियत्वा, परमार्थमोक्षोपदेशशास्त्रिमदं समापयति ।

सद्दर्शनं द्राविडवाङ्निबद्धं महर्षिणा श्रीरमणेन शुद्धम् । प्रबन्धमुत्कृष्टममर्त्यवाण्या मन्द्य वासिष्ठमुनिव्यतानीत् ॥ ४३॥

(भा) — वासिष्ठग्रुनिर्गणपितराचार्यः महर्षिणा श्रीरमणेन द्राविडवाङ्गिनबद्धं द्राविडवाचा मातृभाषया निबद्धं विरचितं शुद्धं पवित्रं उत्कृष्टं सहर्शनं एतदाख्यं प्रवन्धं प्रनथ-ममत्येवाण्यां संस्कृतभाषायां अनुद्य अनुवादं कृत्वा च्यतानीद्विरचितवान्।

सत्तत्वसारं सरलं दधाना मुमुक्षुलोकाय मुदं ददाना । अमानुषश्रीरमणीयवाणी-मयूखभित्तिर्मुनिवाग्विभाति ॥४४॥ (भा)—सत्तत्त्वसारं सत्तत्त्वस्य परमार्थसत्यस्य सारं सिद्व-चोपदेशरूपं सर्छं छुलमं यथा तथा दधाना धारयमाणा, जरठ-पदसन्दर्भजिटला स्तार्किकयुक्ती दूरीकृत्य अकृत्रिम-निर्गल-नि-सर्गसिद्धधारया हृदयंगमया शैल्या सद्भावतत्त्वस्य सारांशं सा-क्षात् प्रदर्शयन्तीत्यर्थः। तादृशी मुनिवाग्विभातीत्यन्वयः। मुनि-वाक् मुनेरध्यात्मनिष्ठस्य वासिष्ठमुनेरस्य सदृश्निशास्त्रस्य संस्कृता-नुवादमन्थकारस्य गणपतेराचार्यस्य वाक् संस्कृतमन्थक्तपेयं वाणी विभाति जयतीत्यर्थः। पुनः कीदृशी मुनिवाक् १ मुमुक्षुलोकाय मुदं ददानेत्याह। मुमुक्षूणां देहात्मबन्धात् आत्मनो मोक्तुमिच्छूनां लोकाय सङ्घाय मुदं प्रीतिं ददाना वितरन्ती। यथेयं मुनिवाक् सिद्धात्मभावं प्रेप्सूनां प्रीतिप्रदा भवति न तथा केवलमध्यात्म-शास्त्रन्युत्पित्सूनां। एषां तु सूत्रभाष्यादयोऽद्वेतसिद्धचन्ताः सन्ति बह्वो वादमन्थाः। सत्तत्त्वसारं सरलं दधानेति मुनिवाचं विशिष्य मन्थस्यास्य विषयसंबन्धकथनानन्तरं मुमुक्षुलोकाय मुदं ददानेति स्रिकारिप्रयोजनप्रतिपादनपरं विशेषणं प्रायुक्ति।

अथास्य शास्त्रस्य मूलप्रवक्तुर्महर्षेः श्रीरमणस्य संस्कृतानु-वादप्रनथकारस्य महाकवेश्च सिद्धं कमि दिव्यं संबन्धं प्रनथगौरवं च गमियतुं पुनर्मुनिवाचं विशिनष्टि । अमानुषश्रीरमणीयवाणी-मयूखिमित्तः इति । मानुषस्येमाः मानुष्यो न मानुष्योऽमानुष्यः, श्रीरमणस्य महर्षेरिमा वाण्यो वाचस्ता एव मयूखाः रक्ष्मयस्तेषां मित्ति राश्रयभूता मुनिवाक् । अत्रामानुष्यो वाण्यः अमानुषेति पुंवद्भावः । अमानुषीषु श्रीरमणसम्बन्धिनीषु वाणीषु मयूलत्वारो-पणात् श्रीरमणस्य महर्षेर्मयूलवद्भास्करस्थानीयत्वं, तन्निर्गतानां मूलप्रनथवाचां रिमस्थानीयत्वं, अनुवादकस्यं वासिष्ठमुनेः वाचो मित्तिस्थानीयत्वं च विविच्य प्राह्मम् । यथा प्रसरन्तो रञ्जमयो मित्तो सङ्कम्य, मित्तिं प्रकाशयन्तः स्वयं दर्शनीयाश्च भवन्ति । एवं महर्षेर्निर्गताः सच्चत्वारिशदाख्यद्राविडम्रन्थरूपा वाम्विशेषा वासिष्ठमुनेः संस्कृतम्रन्थरूपायां वाचि सङ्कान्ताः सन्तस्तस्या मुनिवाचः सहजशोभां पुष्णन्तः स्वयं च दर्शनीयत्वं गता इति भावः । आश्रयभूतिमत्त्यादिपदार्थनिरपेक्षमेव स्वयं प्रकाशमान्नानां मयूलानां न तथा दर्शनीयत्वं यथा भवति भित्त्यादि-पदार्थिश्रतानाम् । अनेन मूलद्राविडम्रन्थस्य संस्कृतावतारे विशेषतः प्रयोजनमुक्तं भवति ।

भरतलण्डस्यैकदेशे द्राविडवाङ्मयपरिचयवतां मुमुक्षूणा-मेव मूल्प्रन्थ उपयुक्तो भवति । संस्कृतवाङ्मयस्याधिकदेश-प्रचारित्वात् सर्वत्र भरतलण्डे मुमुक्षुलोकोपयोगी भवत्ययमनुवाद-प्रन्थ इति भावं दर्शयति भित्तिस्थानीयमुनिवाचि सङ्कान्तानां मयुखस्थानीयरमणीयवाचां दर्शनीयत्वगमक-मयुखप्राहि-भित्ति-पदमयोगः ।

रमणीयवाङ्मयूखाः मुनिवाग्भित्तौ दर्शनीया इत्युक्त्या संस्कृतवाङ्मयमर्यादामनुल्लङ्घ्य यथासाहित्यसमयावकाशं मूल-मन्थ एव प्रतिश्लोकं प्रतिवाक्यं मुनिवामूपे संस्कृतसद्दर्शन- प्रन्येऽवतीर्णो न तु केवलं स्थूलतया मूलप्रन्थस्य तात्पर्ये गृहीत्वा कृतोऽयमनुवाद इति प्राह्मम् ।

मानुषव्यक्ते र्भगवतः श्रीरमणस्य महर्षेः वाणीनां अमानुषत्वं नायुक्तं न वौपचारिकम् । यद्योपचारिकं अमानुषत्वं तर्हि जीव-म्युक्तेश्वरयोरभेदभावेन भगवति रमण एवामानुषत्वोपचारो वरं स्यात् । यदि नोपचरितं रमणीयवाणीष्वमानुषत्वं तर्हि मानुषान्त्रिर्गतानां वाचां अमानुषत्वं कथं सिद्धचतीति माभूद्वि-चिकित्सा । द्विविधां वाचमुदाहरन्ति विज्ञाः । एका मनोगतान् भावान्विवृण्वाना मानुषसामान्यस्य विशेषधर्मभूता वाक् । इमामेव "वाङमे मनसि प्रतिष्ठिते"त्यौपनिषदाः प्राहुः । अन्या तु हृद्भता काचित् प्रेरणरूपा वाणी अनुभवदृष्टा-नि तत्त्वान्याख्यातुकामा मनोमयशब्दाकारपरिणामा "मनो मे वाचि प्रतिष्ठितम् ।" इत्यौपनिषद्वाक्यस्य विषयभूता भवति ।

सेयं हृद्गता वाक् अतीन्द्रियानुभवदृष्टिमूल्या न्निगमागमाप्त-वाक्य-शब्दप्रमाण-अपरपर्याय-दर्शनपदवाच्या प्रत्यक्षानुमानाभ्यां बलवत्तरं प्रमाणं भवतीत्येषा शब्दप्रामाण्ययुक्तिः ''ऋचो अक्षरे परमे व्योमन् '' ''हृदा यत्तष्टान्मन्त्रानशंसन् '' इत्येवंजातीयकै-र्मन्त्रवर्णेरभिव्यक्ता भवति ।

यद्यपौरुषेयत्वाद् वेदानां प्रामाण्यमुच्यते, तर्हि हार्दवाङ्-मयत्वमेवापौरुषेयत्वस्य स्वरूपमिति प्राह्मम् । एवमिहापि प्रन्थे श्रीरमणीयवाणीनाममानुषत्वं हार्दवाङ्मयस्य वेदस्येवापौरुषेय-त्वमिति प्राह्यम् ।

तस्मादस्य शास्त्रस्य हार्दानुभवदृष्टत्वात्प्रामाण्योत्कर्षद्योतकं रमणीयवाणीनाममानुषत्वकथनिमित ज्ञेयम् । अथेदृशी रुत्तम-प्रामाण्यवतीः रमणीयवाणीः स्ववाचि यथायथ मवतारयन्ननु-वादको "मुनिवाचि महर्षेर्वाग्दृष्टन्ये"ति स्वरसतावहेन प्रयोग्ण स्वस्य तापसोत्तमेन महर्षिणा सह किमिप साजात्यं तदनु-गृहीतत्वं चागमयत् ।

अत्र रूपकमलङ्कारस्तेनानुप्राणितं वस्तु ।

एवमतिगभीराशयगर्भितं व्यङ्गचबहुलिमदं मुनिवाचो विशे-षणपदं प्रयुञ्जानस्य कवेर्वाण्यां मयूखत्वारोपणे लिङ्गव्यत्ययो न दोषाय । यदाह दण्डी—

न लिङ्गवचने भिन्ने न हीनाधिकतापि वा । उपमा दूषणायालं यत्रोद्वेगो न धीमताम् ॥

ऋजुपदार्थप्रदर्शिनी गाढगतिका गम्यैकलक्ष्या कवेः कवितेयं पदपरिवृत्तिं न सहते ।

एवं उमासहस्रेन्द्रसहस्रादिबहुसहस्रपद्यकान्यभिनवलोकोत्तर-स्तोत्रसाहित्यशैलीनिदर्शनभूतानि काव्यानि सृष्टवतः, यथार्थ-काव्यकण्ठोपनामधेयस्य महाकवेः, विश्वमीमांसादिप्रणेतुः शास्त्रसागरस्य, चिराद्विनष्ट-नाममात्रावशिष्ट-मान्त्रवर्णिकदेव-तादिरहस्य-प्रदर्शकसिद्धाञ्जनस्य, वेदार्थविचारवैज्ञानिक-जीव- नस्य, जन्मसिद्धदिव्यावेशसमृद्धवाग्वीर्यविलासस्य, अतिचित्र-चारित्रस्य महानुभावस्य, भगवन्महर्षिरमणान्तेवासिलोकाल-क्कारस्य, भगवतो वासिष्ठमुनेर्गणपतेराचार्यस्य युक्तेयमनन्यसाध्या संस्कृतसद्दर्शनानुवादग्रन्थरूपा वाणी विजयतेतराम् ।

> इति श्रीमहर्षिरमणभगवत्पादानुध्यात-श्रीभगवद्गासिष्ठगणपतिसुने रन्तेवासिनो भारद्वाजस्य विश्वेश्वरस्नोः कपालिनः कृतिः सहुर्शनभाष्यं समासम् ॥